#### GOVERNMENT OF INDIA

ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

# **CENTRAL ARCHÆOLOGICAL** LIBRARY

ACCESSION NO. 8176

CALL No. 891.209 Bha





A

# HISTORY OF VEDIC LITERATURE

VOL. II

# THE BRAHMANAS

AND

THE ĀRANYAKAS

or 1

#### BHAGAYAD DAT

PROFESSOR D. A. V. COLLEGE LAHORE.

891.209 Bha

DECEMBER 1927.

First Edition 500 Copies. Price As Five,

# दयानन्द महाविद्यालय संस्कृत-ग्रन्थमाला

# अनेक विदानों की सहायता से

भगवहत्त

संस्कृताध्यापक वा श्रध्यक्त श्रद्धसन्धान विभाग दयानग्द महाविद्यालय, लाहौर द्वारा सम्पादित ।

प्रन्थाङ्क १०।

| CENTRAL  | ARCI  | AFOL      | MANDE C    |
|----------|-------|-----------|------------|
| 11627    |       | ~ 1 127 · | •          |
| Acc. No. | 51 74 |           |            |
| Uate!    | // 5  | 77        | ***. **    |
| all No   | 891.  | 209       | *** ****** |
| ,        | BL    | L         |            |

ॐ ओम् ॐ

# वैदिक वाङ्मय का इतिहास।

भाग दितीय 🐣

लेखक

भगवद्दत्त अध्यापक द्यानन्द महाविद्यालय, लाहीर् ।

o lein omaniaka desemble. Turigini wan tena mili

थ्रार्थ्य सम्बद् १९६**०=५३**०२९<sup>०</sup> ंै

विक्रम सं० १९८४। स्तू १९३७ ई०

द्यानिन्दाब्द १०३।

प्रथम संस्करण ५०० प्रति

मूख्य ५) रु० 🖟

### Printed by Pt. MAHAVIR PRASAD

MANAGER VIDYA PRAKASH PRESS, CHANGAR ROAD, LAHORE.

AND PUBLISHED BY

THE RESEARCH DEPARTMENT, D. A. V. GOLLEGE, LAHORE.



#### प्राक्षथन

सन् १९१३ से मैंने संस्कृत भाषा का पड़ना आरम्भ किया था। आरम्भ में ही बोडन-अध्यापक आर्थर एनथिन मैकडानल का "संस्कृत साहित्य का इतिहास" मुन्ने पढ़ना पड़ा। उसे पढ़ कर मेरे मन में उमझ उत्पन्न होती थी कि अपनी आर्थभाषा में भी एक सर्वाङ्गपूर्ण संस्कृत वाङ्मय का इतिहास लिखा जाना चाहिए। वह उमझ दिन प्रति दिन बद्ती गई। अध्ययन के अधिकाधिक होते जाने पर मुन्ने प्रतीत हुआ कि संस्कृत वाङ्मय बड़ा विशाल है। उस के सब अङ्गों का इतिहास लिखना एक नहीं अनेक विद्वानों का काम है। ऐसा विचार होने पर मैंने अपनी दृष्टि केवल वैदिक वाङ्मय की ओर ही फेर ली। काम अत्यन्त किन था परन्तु अद्धा भी उत्तरोत्तर बढ़ती ही जाती थी। मैंने साहस नहीं छोड़ा। पाश्चात्य विद्वानों का अनयक परिश्रम मुन्ने सदा ही उत्तेजित करता रहा है। पाश्चात्य विद्वानों के साथ इस वाङ्मय के प्राय: सारे ही मौलिक विषयों में भारी मतभेद होने पर भी, उन के परिश्रम की, उन की सृक्ष्म दृष्टि की, मैं सदा ही मुक्तकण्ठ से प्रशंसा करता रहा है।

इस क्षेत्र में अलबर्ट वैबर, भैक्समूलर, भैकडानल आर्थर बैरीडेल कीथ, विन्टरनिट्ज़ आदि प्रतिष्ठित विद्वानों ने बड़े खोज से अपने प्रन्थ लिखे हैं। मैंने उन सब के ही प्रन्थों का मनन किया है। उन के सत्य सिद्धान्तों का मैंने अपने प्रन्थ में समावेश भी किया है। जहां उन से मेरा विरोध था, उस सप्रमाण लिखा है। इस प्रन्थ को लिखते समय किसी पश्चपात को, किसी मत के अनुचित अनुराग को, किसी मिध्या विश्वास को मैंने पास फटकने तक नहीं दिया। ईश्वर कुपा से मेरा परिश्रम समाप्ति पर आया है।

मैं सर्वज्ञ नहीं हूं। मेरे प्रन्थ में भूलें होना सम्भव है। पर मैंने वर्षों तक उन विषयों का गम्भीरता से विचार किया है, जिन्हें मैंने इस पुस्तक में लिखा है। फिर भी विद्वान लोग निष्कपट हृदय से जो कुछ सप्रमाण छिखेंगे। उसे विचारुंगा, यदि उन के विचार सत्य सिद्ध हुए, तो उन्हें स्वीकार करूंगा। अपने समालोचकों से मेरा एक ही निवेदन है। समालोचना करते समय वे विषय को आद्यन्त देख कर ही समालोचना करें। किसी बात को बीच में से तोड़ मोड़ कर न पकड़ें।

यह प्रन्थ छः भागों में निकलेगा । पहला भाग अभी स्थिगित रखा गया है। वेद सम्बन्धी कई तथे प्रन्थ मिलने की मुक्ते आशा है। उन प्रन्थों की प्राप्ति पर शीघ ही प्रथम भाग छपेगा। सन् १९२० में मैंने ''ऋज्वेद पर व्याख्यान'' भाग प्रथम लिखा था। उस के अगले भाग अभी तक नहीं छापे गये। कारण यह है कि यह मुद्रित प्रथम भाग अब बड़ा परिवर्तित हो चुका है। उस का परिवर्तित रूप और अगले भाग की कुल सामग्री अब इस इतिहास के प्रथम भाग में छपेगी।

यह दूसरा भाग जनता के प्रति धरा जाता है। इस में अनेक ऐसे विषय लिखे गए हैं, जिन का कमानुसार वर्णन आज तक कहीं नहीं किया गया। ब्राह्मणप्रन्थों के भाष्यकार नाम का अध्याय ऐसा ही है। इस भाग के छठा, सातवां, आठवां तीन अध्याय वही हैं, जो वैदिक कोष की भूमिका के रूप में छपे थे। वे अब बड़े परिवर्द्धित रूप में यहां उपस्थित किए गए हैं।

मेरे मिन्न पं० चम्पृति एम० ए० ने इन अध्यायों के विषय में कुछ लेख मेरे विचारों के प्रतिकृळ लिखे थे। उन का संक्षिप्त उत्तर मैंने आर्य जगत के गत वर्ष के कुछ अङ्कों में दे दिया था। वैदिक विषयों में उन का झान इतना परिमित और सङ्कीण है. कि इस पुस्तक में मैंने उन के लेखों के सम्बन्ध में कुछ नहीं लिखा। आशा है, जब वे कुछ वर्ष और वैदिक प्रन्थों का मनन करेंगे, तो मेरे सहश ही विचार धारण करेंगे। अथवा जब वह स्वयं कोई ऐसा कमबद्ध इतिहास लिख कर प्रस्तुत करेंगे, तो इस से सब निणय हो जायगा।

इस भाग में ब्राह्मणों और आरण्यकों का ही वर्णन किया गया है।

यह व न स्थानाभाव से बहुत संक्षिप्त रीति से ही किया है। आशा है, मेरे इस परिश्रम के पश्चात् कुछ विद्वान् इसी ओर रुचि कर के और भी खोजपूर्ण प्रन्थ छिखेंगे। आर्थभाषा में इतना विग्तृत इतिहास अभी तक नहीं छिखा गया। तीन, चार वर्ष हुए मेरे भित्र और सहपाठी पंक कपिछदेव, शास्त्री, एम० ए० ने ऐसा एक छोटा सा इतिहास संस्कृत साहित्य का छिखा था। मैंने वह उन्हीं दिनों पढ़ा था। उस में भ्रष्ट प्रन्थनामों की भरमार थी। कई प्रन्थ जो ४० वर्ष पहले छप चुके थे, उत के सम्बन्ध में भी छिखा था कि अभी नहीं छपे। मुक्ते सन्देह है, कि वह प्रन्थ मेरे मित्र का ही छिखा हुआ था, वा किसी अन्य का।

मैंने जो कुछ इस प्रनथ में लिखा है, वह सब मेरे स्वतन्त्र अध्ययन

ग का फल है। मैं यह प्रनथ कभी न लिख सकता, यदि द्यानन्द कालेज

की प्रबन्धकर्तृ सभा मेरी इच्छा पर, वैदिक वाङ्मय का वह अद्भुत

पुस्तकालय न छोड़ती, जिसे मैंने ११ वर्ष के अविश्रान्त परिश्रम से
बनाया है।

वैदिक वाङ्मय को छोड़ कर संस्कृत साहित्य के दूसरे विषयों का इतिहास मेरे मित्र और सहकारी कार्यकर्ता पं० वेद व्यास एम० ए० छिखेंगे। उन के प्रन्थ का पहला भाग छप चुका है। शेष भाग भी वे शीघ्र छिखेंगे।

इस भाग में कई वैदिक प्रमाणों का अनुवाद करने में मैंने अपने मित्र पं० चारुदेव शास्त्री एम० ए० से सहायता छी है। वैदिक कोष के संप्रहीता और मेरे विभाग के पुस्तकाध्यक्ष पं० हंसराज भी समय २ पर मुभे उपयोगी सामग्री देते रहे हैं। इन दोनों मित्रों का मैं बड़ा कृतज्ञ हूं। उन सेंकड़ों ग्रन्थकारों के प्रति भी मैं कृतज्ञता प्रकाश करता हूं, जिन के प्रन्थरत्नों से मैंने भारी सहायता छी है। यह भाग इतनी शीग्रता से कदापि न निकल सकता यदि मेरी धर्मपत्नी पण्डिता सत्यवती शास्त्री, संस्कृताध्यापिका, "कालेज फार विमैन" लाहौर सुभे इतनी सहायता न देतीं। जब मैं लिखते २ थक जाता था, तो वे लिखता आरम्भ कर देती थीं। और प्रूफों का कठिन काम तो बहुत सा उन्होंने ही किया है। प्रमाणों को निकाल २ कर रखते जाना उन्हीं का काम था, उन्हीं के निरन्तर उत्साह से मैंने इस भाग की पूर्ति की है। लगभग १५० पृष्ठ तो इसी मास में लिखे गए हैं। मैं उन का धन्यवाद नहीं करता, क्योंकि मैं इस कार्य को हम दोनों का सांझा काम समझता हूं।

मुभे पूर्वोक्त सब सहायता मिली है, पर वह भाव, जिस ने मुभे इस बृहद्ग्रन्थ के लिखने पर सब से बढ़ कर प्रेरित किया है, मेरे मित्र श्री पं० राम अनन्तकृष्ण शास्त्री का है। गत ३ वर्ष से मेरे विभाग की वे अवैतनिक सेवा कर रहे हैं। इस अवसर में जो सैंकड़ों अलभ्य अथवा दुष्प्राप्य वैदिक प्रन्थ उन्होंने मेरे पास भेजे हैं, उन्हें देख २ कर में उत्साहित होता था, और विचारता था, कि इस इतिहास के द्वारा उन प्रन्थों की सूचना जनता में पहुंचा दी जावे। उस सारे काम के लिए जो वे प्रेमपाशबद्ध ही कर रहे हैं, मैं उन का हार्दिक धन्यवाद करता हूं।

विद्या प्रकाश प्रेस के अध्यक्ष पं महावीर प्रसाद का भी म बड़ा अनुगृहीत हूं जिन्हों ने अत्यन्त थोड़े समय में इस भाग को इस सुन्दर रूप में प्रकाशित किया है।

ईश्वर करे, इस प्रन्थ का पाठ संसार के विद्वानों के हृदयों में वेद के स्वाध्याय की अधिक रुची उत्पन्न करे। इत्यलम्।

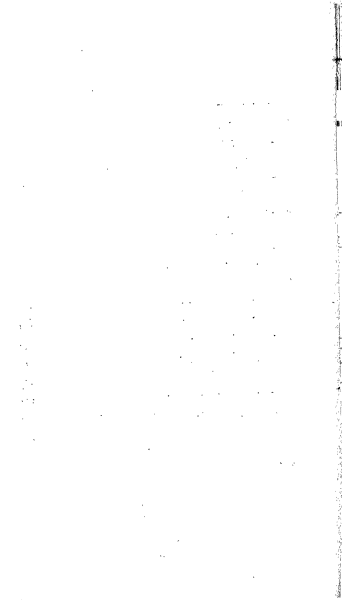
२० दिसम्बर, मंगलवार, | सन् १९२७

भगवदत्त

# विषयसूची ।

|                                                        |     | বৃদ্ধ   |
|--------------------------------------------------------|-----|---------|
| १—प्रन्थवाची ब्राह्मण शब्द                             |     | ٠. ا    |
| २—उपलब्ध ब्राह्मणों का वर्णन                           |     | ξ       |
| २—अनुपलन्ध-परन्तु साहित्य <b>में</b> उद्धृत ब्राह्मणम् | स्थ | २६      |
| ४—ब्राह्मणप्रन्थों के भाष्यकार                         |     | ३६      |
| ५—ब्राह्मणकाल के समकालीन आचार्य वा राजा                |     |         |
| ६—ब्राह्मणों का सङ्कलन-काल                             |     | ६६      |
| ७—क्या ब्राह्मण वेद हैं                                |     | 99      |
| ८—त्राह्मणयन्थ और वेदार्थ                              |     | १३२     |
| ९—सर्वानुक्रमणियों का आधार ब्राह्मणप्रन्थ हैं          |     | १६४     |
| १०-ब्राह्मणप्रन्थों का प्रतिपादित विषय                 |     | १६८     |
| ११-चारवर्ण                                             |     | २१५     |
| १२-आरण्यकशब्द और उसका अर्थ                             | . • |         |
| १३-उपलब्ध आरण्यकों का वर्णन                            |     | २२५     |
| १४-आरण्यको का सङ्कलनकाल                                |     | २३६     |
| १५-आरण्यको के भाष्यकार                                 |     | २५३     |
| 2                                                      | ·   | २६२     |
| १७–पहला परिशिष्ट ( परिवर्धनात्मक टिप्पणियां            | ) . | २६५     |
| १८-दूसरा परिशिष्ट ( प्रन्थ में उपयुक्त प्रन्थनाम       |     | २७४     |
| १९-तीसरा परिशिष्ट ( शब्द विशेष सूची )                  |     | ২८७     |
| ८८-तासरा पाराश्रष्ट । शब्द विशेष सूचा )                | ••  | ۰۰۰ ۹۵۷ |





# वैदिक वाङ्मय का इतिहास

# भाग दितीय।

# ब्राह्मण ग्रन्थ और तत्कालीन इतिहास प्रथमाध्याय

#### १---प्रन्थवाची ब्राह्मण शब्द

प्रन्थवाची ब्राह्मण शब्द का प्रयोग नपुंस्तकिल्ड्स में ही मिलता है । वेद भर्थात मंत्र-संहिताओं में प्रन्थवाची ब्राह्मण शब्द का प्रभाव है । ब्राह्मणों का प्रवचन मंत्रों के प्रकाश के पीछे हुआ । इस लिये मंत्रों में इस शब्द का मितत्व मिलना भी न चाहिए। ते सिरोय संहिता , ब्राह्मणों , स्त्रों , ग्रौर निश्क मादि प्रन्थों में इस शब्द का प्रयोग बहुधा मिलता है। वहां सर्वत्र यह शब्द नपुंसकिल्झ में ही है। ब्राह्मिक ममर मादि कोशों में प्रायः इस शब्द का उद्धेख नहीं है । हां मेदिनीकोष णान्त वर्ग में निम्नलिखित रखोकार्थ है—

ब्राह्मणं ब्रह्मसंघाते वेदमागे नपुंसकम् ॥ ६७॥

भर्थात् ब्रह्मसंघात चौर वेदभाग में ब्राह्मण शब्द, नपुंसक है । विष्णुधमीतर तृतीय खगड म॰ १७ में एक प्रयोग चौर प्रकार का है------

मन्त्राः संब्राह्मणाः प्रोक्तास्तद्धै ब्राह्मणं स्मृतम् । विकास स्वास्त्रणाः कल्पना च तथा कल्पाः कल्पश्च ब्राह्मणस्तया ॥ १ ॥ विकास स्वास्त्रणों के प्रवचन किए गए। उन्हीं मन्त्रों के (व्याख्यानादि के) लिए ब्राह्मण जानना चाहिए । कल्पना श्रीर कल्प तथा कल्प श्रीर ब्राह्मण

( मनत्र-विनियोग बताते हैं।)

१ ते॰स॰ राशक्षारुगा प्राप्ताना २ सत् प्राहाहारुगा जै॰ब्रा॰शहरहा।

३ पाणिनीयाष्ट्रक ४।२।६६॥

४ निरुक्त ४।२७॥

१ मध्यमकालीन प्रन्थकार बाह्ययों को बेदावयव ही मानते थे । यहां श्लोक के अन्त में आने वाला बाह्मण पद संदिग्ध है। यदि यह जातिवाची माना जाय, तो अर्थ संगत नहीं होता। अतएव क्या पुष्टिंग में भी बाह्मण शब्द वर्ता गया है, अथवा यहां पाठ अष्ट हुआ है, अथवा अर्थ कुळ और है।

महाभारत उद्योगपर्व **य॰ १६** का एक क्षोक इस विषय पर ऋौर भी प्रकाश डालता है। उस में ब्राह्मण शब्द पुर्छिंग में है—

> य इमे ब्राह्मणाः प्रोक्ता मन्त्रा वै प्रोक्तणे गवाम् । एते प्रमाणं भवत उताहो नेति वासव ॥६॥

मर्थात् जो ये बाह्मण झौर मन्त्र गोमेध में पढ़े गये, हे वासत्र ये आप को प्रमाण हैं वा नहीं।

सम्भव है कई जन इन प्रयोगों को भाषे कह कर टार्ज दें, पर वस्तुत: इस विषय मैं जांव की बड़ी भावश्यकता है।

२-- ब्राह्मणान्तर्गत विद्याओं के सम्बन्ध में एक आथर्वण मन्त्र ब्राह्मणों में जो विषय संग्रहीत हैं, उन्हीं विषयों का कथन ब्रथर्ववेद के एक मन्त्र में मिलता है--

तिमितिहासश्च पुराणं च गाथाश्च नाराशंसीश्चानुव्यचलन् ॥ १५१६१११॥

इस मन्त्र में किसी यन्थविशेष का संकेत नहीं है। सामान्यरूप से विद्याविशेषों का वर्षेन है। इन्हीं इतिहास, पुराण, गाथा, नाराशंसी मादि का संग्रह ब्राह्मण प्रन्थों में भिलता है।

#### ः ३---ब्राह्मण राज्द और उसका अर्थ

संस्कृत प्रन्थकारों, भाष्यकारों, वार्तिककारों स्त्रीर टीकाकारों ने ब्राह्मण शब्द का अर्थ कहीं शायद ही जिखा हो । सायण प्रभृति भाष्यकार लक्तण मात्र करके ही सन्तुष्ट हो गये हैं । स्त्रपने ऋग्वेदभाष्य की भूमिका में सायण कहता है—'जो परम्परा से मंत्र नहीं वह ब्राह्मण है स्त्रीर जो ब्राह्मण नहीं वह मन्त्र है।'

व्याकरण की रीति से ब्राह्मण शब्द का मर्थ ब्रह्म व्यवीत मंत्र वा वेद र सम्बन्धी है। दयानन्दसरस्वतीस्त्रामि-परिशोधित जो अनुस्रमोच्छेद्न प्रन्थ संवत १६३७ में छपा या, उस के पृ० ६ पर यह लेख है— "जिस से ये ऐतरेय आदि अन्य बहा अर्थात् वेदों का व्याख्यान हैं, इसी से इन का नाम ब्राह्मण रखा है अर्थात्— ब्रह्मणां वेदानामिमानि व्याख्यानानि ब्राह्मणानि।"

संस्कृतविद्योपाख्यान (सं० १६६२) का कर्ता भगनीदास एम० ए॰ जिसता है—

'व्राह्मण भाग उस का नाम इस करके हैं कि उस में ब्रह्म अर्थात् वेद' का ज्ञान दिखाया गया है। अथवा इस करके कि ब्राह्मण को ही वह भाग यज्ञ कराने की विधि के अर्थ पढ़ाना होता था।" १० २४॥

#### ध-ब्राह्मण का अर्थ है-यज्ञकिया का व्याख्यान

ब्राह्मणों में यज्ञ सम्बन्धी किया की न्याख्या में भी ब्राह्मण शब्द प्रयुक्त हुमा है। जैसे कहा है—

दूरोहणं रोहति तस्योक्तं ब्राह्मणम् । पे॰ ६१२५॥

इस के पूर्व ऐ॰ ४,२०॥ में दूरोहण नाहाण का ज्याख्यान इस प्रकार किया है—
दूरोहणं रोहिति । स्वर्गो वे लोको दूरोहणं । स्वर्गमेव तं लोकं
रोहिति य एवं वेद । यदेव दूरोहणां ३ असी वे दूरोहो योऽसी तपित ।
कश्चिद्वा अत्र गच्छति। स यद्रोहणं रोहत्येतमेव तद्रोहित । इंसवत्यारोहित । इंसः श्रविवदित्येष वे इंसः श्रविवत । इत्यादि ।

इस से स्पष्ट ज्ञात होता है कि इस दूरोहण ब्राह्मण में दूरोहण शन्द का व्याख्यान पाया जाता है। ऋौर भी देखों—

यद्गौरिवीतं तस्योक्तं श्रह्मणम् । पे॰ = । २॥

इस के पूर्व ए० ४। १॥ में इस का ब्राह्मण्ड्याख्यान इस प्रकार कियाहै — गौरिवीत षोडिश साम कुर्वीत तेजस्कामो ब्रह्मवर्चस्कामस्तेजो वै ब्रह्मवर्चसं गौरिवीत । तेजस्वी ब्रह्मवर्चसी भवति य एवं विद्वान् गौरिवीत षोडिश साम कुरुते । नानदं षोडिश साम कर्तव्यमित्याहुः । इस गौरिवीति ब्राह्मण में गौरिवीत शब्द का व्याख्यान पाया जाता है ।

भ जब प्रन्थकर्ता ब्राह्मण को भी वेदभाग मानता है तो उस को ऐसा न शिखना चाहिए था ।

इसी प्रकार ऐ॰= । १० ॥ में—अथास्मा औंदुंबरीमासंदीं संभरन्ति । तस्या उक्तं ब्राह्मणम्-यद कहा है । इस से पूर्व ऐ॰ १।२४॥ में इस का ब्राह्मण कहा है । यथा—

औदुंबरीं समन्वारमन्त इषमूर्जमन्वारम इत्यूर्ग्वा अक्षाद्यमुदुंबरों यद्वै तद्देवा इषमूर्ज व्यमजन्त तत उदुंबरः समभवत्तस्मात्स त्रिः संवत्सरस्य पच्यते।

इस से पता लगता है कि बाह्मणों के प्रवक्ता ऋषि इस शब्द का अर्थ ब्रह्म की व्याख्या भी समक्तते थे।

#### ४ - ब्राह्मण सम्बन्धी विज्ञाय ते शब्द

श्रीत<sup>2</sup>, गूढा<sup>3</sup>, गुल्ब<sup>3</sup>, धर्म<sup>4</sup> श्रादि सुत्रों, निरुक्त<sup>8</sup> श्रीर निदान<sup>9</sup> श्रादि प्रन्थों में तैतिरीयादि संहितास्य आक्षायत्वनों वा बाह्यणप्रन्थान्तर्गत वचनों को हति विकायते कह कर प्राय: उद्भुत किया गया है। <sup>2</sup> यह शब्द क्यों बाह्यण वचनों का धोतंक माना गया है, इस का श्रभी तक हमें पता नहीं लगा।

ुर्ग निरुक्तदीका २ । ११ ॥ और २ । १८ ॥ में इति विज्ञायते का मर्थ-- एवं ब्राह्मणेऽपि विज्ञार्यमाणे क्रायते - करता है ।

## ्र क्षेट्रेल १५८७ <sup>२</sup>ं ५<mark> - दो प्रकार के ब्राह्मण</mark>

्सह भास्कर तैतिरीय संहिता आप्य १।८।१॥ की भूमिका में लिखता है-

# द्विविधं ब्राह्मणं । कमेब्राह्मणं कल्पब्राह्मणं चेति ।

्रमुर्थात है - माहि सहिता वा आहाय मन्यों में दो प्रकार के बाहाय होते हैं। एक कर्म बाहाया श्रीर दूसरे कल्प बाहाया। श्रागे चल कर वह कहता है- कर्म बाहाया

र आध्य औ॰ ३११३॥ ग्राप०श्री० राष्ट्रारा। शहरासा

- ३ माश्रवायनग्रहा ११२७१२२॥ बोधायनग्रहा ११३११४॥२१४।७२॥ काठकग्रहा २४१२०॥
- ४ बोधायन शुल्ब ३०१३॥ ४ वासिष्ठ धर्मसूत्र १ ।३६॥ १ । ४६॥

र्थ । ३ ॥ ४ । ८ ॥ ६ निरुक्त । २११ १ ॥ २ ॥

03121

पह मार्थ्य है कि तिरुक्त ४ । ४ ॥ में भग्ने स्विद्य मन्त्रस्थ पदों को भी इति विद्यायते कह कर ज्वृत किया गया है। वैसे ही बो०पिट० स्०१।२।६॥ में भ्रं० १। म्हार्थि हा॥ को तदिप दाश-तये विद्यायते कह कर जिला है।

१ त्रर्थात् वाक् = मन्त्र । संत्य । वेद । यज्ञ । वेखो हमारा वैदिक कोष ।

वह है जो कैवल कर्मों का विधान करता है ग्रीर मन्त्रों का विनियोग बताता है। न ही प्रशंसा करता है, न ही निन्दा।'

'कल्प ब्राह्मण में मन्त्रों का पाठ मात्र है, विनियोग नहीं।' भट्ट-भास्कर प्रदर्शित ये परिभाषाएं कितनी पुरानी हैं, यह चिन्तनीय है।

#### ७--अनुब्राह्मण

म्रष्टाध्यायी में एक सूत्र है-मनुबाह्यणादिनिः । ४। २।६२॥

इस का मर्थ करते हुए प्राय: सा ही टीकाकार लिखते हैं—ब्राह्मणसदृशमनु-ब्राह्मणम् । मर्थात् ब्राह्मण तो नहीं, पर ब्राह्मणों से मिलते जुलते प्रत्यों को म्राष्ट्र-ब्राह्मण कहा जाता है । इसी मिभिप्राय से कई लोग सामवेद के छोटे २ ब्राह्मणों में से भी किसी को मनुष्राह्मण कह देते हैं । सत्यवतसामश्रमी मार्थेय ब्राह्मण को टायटल पेज पर मनुष्राह्मण भी लिखता है । पुनरिप निरुक्तालोकन सन् १६०७ १० ६७ पर सत्यवतसामश्रमी लिखता है—

ताण्ड्यांशभूतानि, ताण्ड्यपरिशिष्टभूतानि वा अनुबाह्मणानि वा अपराण्यपि सप्ताधीयन्ते च ।

इस लेख से सत्यवत का यही मिभिप्राय है, कि सामवेद के तागडण से मितिरिक्त सातों बाह्मण मनुबाह्मण माने जा सकते हैं। विदान सुत्र में भी बहुधा मनुबाह्मण कह कर कई प्रमाण घरे हैं।

भट्ट भास्कर ते॰ सं॰ भाष्य १ । ८ ॥ की भूमिका में ते॰ ब्राह्मणान्तर्गत ११६१९१॥ को लिखता है—

अनुब्राह्मणं च भविति—अष्टाचेतानि हवीषि भवन्ति । इति । माधव अपने ते• व्रा० भाष्य में १ । ६ । १ ॥ में ब्राये इस ब्रनुवाक के सारे ब्राह्मणों का नाम ही इस प्रकार जिखता है—-

अथ राजसूयस्याजुबाह्मणं ..... । इस से प्रतीत होता है कि बा॰ के कुछ बवान्तर विभाग भी बतुबा॰ कहे जाते हैं ।

१ कुमारिल तो इन सब को बाह्यण ही मानता है। तन्तवार्तिक १।३।१०॥

## वैदिक वाङ्ग्मय का इतिहास।

É

## द्वितीयाध्याय उपलब्ध ब्राह्मणों का वर्णन ऋग्वेदीय ब्राह्मण १—पेत रेय ब्राह्मण

ग्रन्थ परिमाण—ऐतरेय बाह्मण में माठ पश्चिकायें हैं । प्रत्येक पश्चिका में पांच ग्रथ्याय हैं। कुल मिला कर सारे बाह्मण में चालीस ग्रथ्याय हैं।

वि रो प ता यें — इस बाह्मण में ब्राह्मण प्रवक्ता मावाय्यों की सम्मतियां बहुत कम उद्भुत की गई हैं | केवल ७ | १९॥ में पैङ्घ्य भ्रोर कोशीतिक का मत उद्भुत है । इस से कीथ परिणाम निकालता है कि यह श्रम्थाय ही प्रचित्त है । द हमारा ऐसा मत नहीं । प्रतीत होता है महिहास श्रम्य ब्राह्मणों के प्रवचनकर्ताश्रों के समान प्राचीन परम्परागत सामग्री में बहुत कम हस्तत्त्रेप करता था । ऐतरेय ब्रा॰ की प्रथम ६ पश्चिकाश्रों में सोमयाग का वर्णन है । मन्तिम दो पश्चिकाश्रों में राज्याभिषेक का कथन है ।

सं क छ न— उस परस्परा के अनुसार जो सायण को ज्ञात थी, इस ब्राह्मण का प्रवक्ता महिदास ऐतरेय है। इस बात के मानने में अग्रुमात्र भी आपित्त नहीं कि महिदास ही ने इन चालीस अध्यायों का संकलन किया । पाणिनि को उतने ही ब्राह्मण का ज्ञान था जितना हमारे पास पहुंचा है।

# त्रिशम्बत्वारिशतो ब्राह्मणे संभायां डण्। प्राशहर॥

१ क-पेतरेय ब्राह्मणम्-मार्टिनहॉग द्वारा सम्पादित । सुम्बई गवर्नमेवट द्वारा प्रकाशित । सन् १८६३ । भाग १ ।

स्न-पेतरेय ब्राह्मणम्-सायणभाष्य-समेतम्। सत्यनत सामश्रमी द्वारा सम्पादित। Asiatic Society of Bengal, Calcutta. सम्बत् १६४२-१६६२ माग ६-४ ग-पेतरेय ब्राह्मणम-Das Aitareya Brahmana सम्पादक Theodor Aufrecht. Bonn, सन् १=७६ |
ध-पेतरेय ब्राह्मणम-सायवाभाष्यसमेतम् । सम्पादक-काशीनाथ
शास्त्री खानन्दाश्रम पूना । १=६६ |
भाग १, २ ।
२ देखो कीथ श्रेमंद के ब्राह्मण पृ० २ ४।

यहां वालीस ऋध्याय के ब्राह्मण से ऐतरेय ब्राह्मण का ही भ्रभिप्राय पाणिनि को भ्रभिमत है।

पेतरेय ब्राह्मण के काल के सम्बन्ध में कीथ के कथन की परीक्षा ऐतरेय ब्रा॰ इसरे॰ ब्रा॰ की अपेक्षा कुछ अधिक पुराना है, इस पर लिखते हुए कीथ ने कुछ युक्तियां दी हैं। उन का खबडन यथास्थान स्वयं हो जावेगा। यहां एक युक्ति के सम्बन्ध में हम ने कुछ कहना है। कीथ लिखता है—

The Aitareya has no allusion to Svetaketu or the more famous Aruni, and therefore we have another suggestion in favour of its comparatively older date.

भर्थात्—ऐतरेय में श्वेतकेतु स्रथवा प्रसिद्ध आधिष का उल्लेख नहीं है। अतः ऐतरेय के कुछ मधिक पुराना होने में यह एक और हेतु.हो सकता है।

इस विषय पर हम विस्तारपूर्वक इस प्रस्थ में आगे लिखेंगे। यहां इतना लिखना पर्याप्त है कि ऐतरेय ६। ३०॥ में 'बुलिल आश्वतराश्वि' का उल्लेख है। इसी को दूसरे स्थानों में 'बुलिल आश्वतराश्वि' भी कहा गया है। झान्दोग्य ११९॥ के प्रमाण से यही आजार्य उद्दालक आहिष्य का समकालीन है। इस लिए जब महिदास आहिष्य के साथी को जानता था तब वह आहिष्य को अवस्यमेत्र जानता था। अतएव ऐतरेयं ब्राह्मण के कुक अधिक पुराना होने में कीथ का अनुमान प्रमाणकोटि में नहीं आ सकता।

#### पेतरेय ब्राह्मण के प्रचार के देश

चरणव्युह कविडका २ की टीका में महिदास महार्णव से निम्नलिखित श्लोक लेता है—

तुङ्गा रुष्णा तथा गोदा सहाद्रिशिखरावधि । आ आन्ध्रदेशपर्यन्तं बहुचश्चाश्वलायनी ॥

इस का अभिप्राय यही है कि अध्यवेदीय आश्वलायन शाखाण्यायी आहाण, जो कि ऐतरेय बाह्मण के भी पढ़ने वाले हैं, तुक्षभद्दा, कुष्णा और गोदावरी ( नासिक आदि महाराष्ट्र देशों ) वा सह्याद्रि से लेकर ज्यान्ध्र देश पर्यन्त रहते थे। यह बात अभी तक ठीक उतर रही है। प्राचीन प्रन्थों की खोज करते हुए हम ने देखा है कि ज्याज भी इन्हीं देशों में इस शाखा के पढ़ने वाले सहस्वों की संख्या में मिलते हैं।

#### २--कौ शीत कि ब्राह्मण

य नथ प रि मा ण-कौशीतिक बाह्यण में कुल तीस मध्याय हैं।

वि दो प ता यें — लियडनर के संस्करण के अन्त में ऋषि नानों की सूची देखने से एक साधारण पुरुष को भी पता लग सकेगा, कि कौशीतकि, कौशीतक और पैङ्ग्य का नाम अथना मत इत ब्राह्मण में बहुधा मिलता है। २४११॥ में पुनर्मृत्यु शब्द मिलता है। यह शब्द ब्राह्मण काल में पुनर्जन्म के सिखान्त का स्पष्ट क्षोतक है।

ग्रागे चल कर हम बताबेंगे कि समुपलब्ध समस्त ब्राह्मणों का सङ्कलन लगभग समकाल में हुआ था। इस लिए एक स्थान में किसी सिद्धान्त के मिल जाने से, उस काल में उस सिद्धान्त का सर्वत्र प्रचार मानना ही पड़ेगा।

सं क छ न--- त्राक्सफोर्ड, बोङ्खियन पुस्तकालय र में इस बाह्यण के हस्तलेखों के ज्रन्त में यह पाठ है---

### कौबीतिकमतानुसारी शाङ्खायनबाह्मणम्।

पूना के प्रसिद्ध विद्वान् पं॰ श्रीधर शास्त्री ने सन् १६२२ में भानन्दाश्रम में शाङ्खायनारायक छपवाया था। उस की प्रस्तावना ए॰ १-२ पर भनेक हस्तिलिखित प्रन्थों के भाधार पर उन्होंने भी यही निश्चित किया है कि भारत्यकशाग का नाम शाङ्खायनारायक ही है।

चरणच्यूह द्वितीय कपिडका की महिदासकृत टीका में महार्थव से कुछ क्लोक उद्शुत किए गए हैं। उन में से एक क्लोक निम्निलिखित है---

उत्तरे गुर्जरे देशे वेदो बहुच ईरितः। कौषीतिकवाह्मणं च शाखा शाङ्कायनी स्थिता॥

इस श्लोक के ब्रनुसार शाङ्क्षयनी शाखा के ब्राह्मण का नाम कौषीतिक कहा गया है। ब्राचार्थ शङ्करस्वामी वेदान्त सूत्र ११९।२⊏॥ ब्रीर १।२११०॥ पर कौषीतिकब्राह्मण नाम स्वीकार करते हैं।

ऐसी मनस्था में जब कि प्रनथ का नामनिर्धारण करना कठिन है, हम नहीं कह सकते कि इस ब्राह्मण का वास्तविक प्रवचनकर्ता कीन है । तो भी कौषीतिक मथवा शांखायन में से कोई एक हो सकता है।

१ क-कोषीतिक ब्राह्मणम्—सम्पादक-व' व त्रिवहतर, जेना. सन् १८८७। ख-शाङ्कायन ब्राह्मणम्—सम्बदक-२ स्वीपत्र २ । ४॥ बाङ्खायन भारतयक १ ४ । १।। के वंश से पता लगता है, कि उहालक से कहोल कौषीतिक ने विद्या पढ़ी, ख्रीर कहोल कौषीतिक ने गुणाष्ट्य शाङ्खायान से । शाङ्खायन ही इस विद्या का प्रसिद्ध अनितम भाचार्य है। अतः कौषीतिक वा शाङ्खायन में से ही किसी ने इस ब्राह्मण का प्रवचन किया होगा।

पूर्वोद्यत पाणिनीय सूत्र x । १ । ६२ ॥ से यह भी ज्ञात होता है कि पाणिनि को इस ब्राह्मण का भी पता था।

#### कौषीतिक ब्राह्मण के प्रचार के देश

गत पृष्ठ पर जो महार्णव का स्रोक उद्घृत किया गया है, तदनुसार उत्तर गुर्जर देश में ऋग्वेदियों की शाङ्कायन शाखा का यह ब्राह्मण प्रचलित था। त्राज भी इस ब्राह्मण के पुरातन हस्तलेख इसी देश से मिलते हैं।

#### यजुर्वेदीय ब्राह्मण ३--शत पथ ब्राह्मण (माध्य न्दि न)

श्र नथ परि मा ण—इस ब्राह्मण में कुल चौदह काण हैं। जैसा नाम से ही प्रकट है, ब्रध्यायों की संख्या १०० है। वैवर के मतानुसार इस शतपथ में १०० ब्रध्याय (ब्रथवा ६ प्रपाटक), ४३ ब्राह्मण, श्रोर ७६२४ किण्डकार्ये हैं। एगितिङ्ग का मत है कि—'कुछ काण्ड नवीन हैं। प्रथम तो वारहवां काण्ड मध्यम कहाता है। इस से प्रतीत होता है कि १००१४ काण्ड (ब्रथवा कदाचित् १९०१३ काण्ड ) प्रन्थक्व में कभी प्रथक् विवसान थे। इस के ब्रतिरिक्त पाणिनि ४।३।६०।। पर पातज्ञल महासाध्य में एक कारिका है—

#### अनुसूर्र्रुस्यलक्षणे सर्वसादेद्विगोश्च लः । इकन्पदोत्तरपदाच्शतपष्टेः विकन्पथः॥

'इस में शतपथ त्रीर षष्टिपथ का कथन मिलता है। यब यह बाध्वर्य की बात है कि इस शतपथ के प्रथम नो कागडों में ६० ही ब्रध्याय हैं। वैवर ने यह क्षमाया था कि सम्भवत: प्रथम नो कागड़ ही कभी षष्टिपथ माने जाते थे।'

१ क-रातपथ ब्राह्मणम्-माध्य-न्दिनीयम्। सम्पादक ऐ॰ वैवर, पुनरावृत्ति लाइपज़िग। सन् १६२४।

ख-रातपथ ब्राह्मणम्-माध्यन्दि-नीयम् । अजमेर संवत् १९४६ ।

ग-शतपथ ब्राह्मणम्-सायणभाष्य-सहितम् । काग्ड १-३,४-७,६ सम्पादक सत्यवत सामश्रमी । सन् १६०३-१६९९ एशियाटिक सोसायटी श्रॉफ बंगाल, कलकत्ता । भाग १-७ । २ संस्कृत साहित्य का इतिहास, पृ०११७ । ३ शतपथ ब्राह्मणासुवाद, भाग प्रथम, भूमिका, पृ०'२६ । ४ संस्कृत साहित्य का इतिहास पृ० १९

इस के विवरीत कालेगड का मत है कि— 'माध्यन्दिन शतपथ के प्रथम क्ष कागड, कागव के प्रथम सात कागडों से मिलते हैं। इन कागवीय सात कागडों में ४० अध्याय हैं। जात: शेष बाजसनेय बा० ६० अध्याय का ही होगा। यदि यह सत्य हो तो हमें मानना पड़ेगा कि पताज्ञित के काल में काग्य बा० के १०० अध्याय ही थे, १०४ नहीं। पर षष्टिपथ शब्द का यह व्याख्यान कल्पना मात्र ही है।'

## शतपथ ब्रा० का परिमाण महाभारतानुसार

महाभारत शान्तिपर्व त्रध्याय ३२३ (कुम्भघोण तं०) में कहा है—
ततः शतपर्थ कृत्कं सरहस्यं ससंग्रहम् ।
चक्रे सपरिशेषं च हर्षेण परमेण ह ॥ १६॥
स्र्येस्य चातुभावेन प्रवृत्तोऽहं नराधिप ॥ २२॥
कर्तु शतपर्थ चेदमपूर्वं च कृतं मया ।

मर्थात् याह्ववल्क्य ने परिशेष, संग्रह श्रीर रहस्यगुक्त संपूर्ण शतपथ बनाया । श्रीर यह शतपथ स्रपूर्व बनाया गया है ।

मभी कहा गया है कि मा॰ शंतपथ के प्रथम नो कापडों में ६० अध्याय हैं। दशम काण्ड अग्निरहस्य कहाता है। ग्यारहवां काण्ड अग्नाध्यायी कहाता है। इस में ब्राट अध्याय हैं। इस में पहले कहे हुए विषयों का संग्रह मात्र है। मा॰ शतपथ के १२-१३ और १४ काण्ड महाभारत के श्लोक में परिशेष कहे गये हैं।

#### शतपथ के शाण्डिल्य काण्ड

मा॰ शतपथ के चार (६-६) कावडों में द्याणिडल्य का नाम बहुधा त्राता है। इन अध्यायों में याइवल्क्य का नाम त्राता ही नहीं। इन से पहले और पिछले अध्यायों में याइवल्क्य का ही मत प्रायः मिलता है। इस से वेवर<sup>२</sup>, एगलिङ्ग<sup>३</sup> आदि परिणाम निकालते हैं कि ये कावड भिन्न व्यक्ति प्रोक्त हो सकते हैं।

इन कागडों के साथ ही दशम कागड में भी यही विशेषता पाई जाती है । पुराने भाचार्यों को लगभग ऐसी बात मले प्रकार विदित थी । शङ्कर वेदान्तस्त्र ३।३।१६॥ के भाष्यारम्भ में लिखता है—

क काणव शातपथ ब्रा॰, भूमिका पृ॰ ५ | ३ शातपथानुवाद प्रथम भाग, भूमिका
 २ संस्कृत साहित्य का इतिहास पृ० ३१ |
 ११९, १३२ |

वाजसनेयिशाखायामग्निरहस्ये शाण्डित्यनामाङ्किता विद्या विज्ञाता !

इस कागड के अन्त में एक वंश भी है । उस में शागिडल्य का नाम आता है।

स्र कुछ न — प्र्वेक्ति सब बातों को दि में रख कर इसारा यही मत है कि अन्य बाहायों के समान शतपथ का अधिकांश भी बहुत पुराना है। उस के कुछ भाग शाधिबल्य प्रोक्त भी माने जा सकते हैं। पर समप्र बा० का अन्तिम सङ्गलन याह्नवल्क्य ने ही किया है, इस के मानने में कोई सन्देह नहीं। शतपथ के अन्त में कहा है—

आदित्यानीमानि शुक्कानि यज्ञूकृषि वाजसनेयेन याज्ञवल्क्येना-ख्यायन्ते ।

अर्थात् आदित्य प्रदत्त से शुक्त यजुः वाजसनेय याज्ञवल्क्य के प्रोक्त हैं। महा-भारतादि से भी यही ज्ञात होता है।

वि शे प ता यें——जो विधार्थी ऋग्वेद पढ़ लेता है, उसके लिये अन्य वेद पढ़ने सरल हो जाते हैं। वह अनायास ही दूसरे वेदों को जान खेता है। इसी प्रकार जो शतपथ आ० पढ़ लेता है, वह याज्ञिक किया का सर्वश्रेष्ठ पिष्डत बन जाता है। अन्य सब ब्राह्मणों को वह स्वरूप काल में ही स्वायत्त कर लेता है। इस शतपथ में वेदार्थ की कुजी है, वैदिक विषयों का भरपूर ज्ञान है, वैदिक ऐतिह्य का प्रामाणिक कथन है। महाभारत के पूर्वोक्त प्रमाण में याज्ञवल्क्य का गर्व अग्रुचित नहीं। उस का बनाया हुआ ब्राह्मण वस्तुत: अपूर्व है।

मा० शतपथ ११।१।१।। में कहा है-

#### तदेतदुकप्रत्युक्तं पश्चदशर्चे बहुचाः प्राहुः।

अर्थात् पुरूषा और उर्वशी के (भालक्कारिक) संवाद का यह सुक्त पनद्रह अर्था का है, ऐसा ऋग्वेदीय कहते हैं। परन्तु अर्थ्वेद १०। ६५॥ में जिस के कुछ मन्त्र यहां उद्धृत हैं भठारह ऋचा हैं। शालपथ का संकेत किस अर्थ्वेदीय शाखा की ओर है; यह ज्ञात नहीं।

शतपथ ११।४।६।६॥ में लिखा है-अति ह वे पुनर्मृत्युं मुच्यते । अर्थात् वह वार के मरण से मुक्त हो जाता है। और भी लिखा है-

कि तद्भौ कियते येन यजमानः पुनर्मृत्युमपजयति ।

मर्थात् मिन में बह क्या किया जाता है,जिस संयजमान बार बार की मौत को जीत खेता है। इस से स्पष्ट होता है कि पुनर्जन्म का सिद्धान्त बाह्मणप्रन्थों में सर्वत्र माननीय था। पुरुषमेध का वर्षान यहीं पाया जाता है।

तैत्तिरीयों के प्रचार के देश।

चरणव्युह-टीकाकारोद्धृत महाश्रीव का यह श्लोक है-

श्रान्ध्रादि दक्षिणाग्नेयी गोदा सागर श्रावधि। यजुर्वेदस्तु तैत्तिर्थे श्रापस्तम्बी प्रतिष्ठिता॥

श्रयात आन्ध्र सादि देश, नर्भदा की दिच्या तथा आग्नेयी दिशा, गोदावरी के तीरवर्ती देशों में से समुद्र तक सब देशों में तैत्तिरीय शाखा का प्रचार है। यह बात श्रव कक भी ठीक उतस्ती है। बर्नेख दाचियात्य जनश्रुति लिखता हैं कि—"दिच्चिया की बरेखु बिक्षियां भी तैत्तिरीय शाखा जानती हैं।"

#### सामवेदीय ब्राह्मण ६—ता गुड्य ब्राह्म गा

अ न्थ प रि मा ण—इस बाह्मण में २४ प्रपाठक खोर ३४७ खपड हैं। सायग भपने भाष्य में, प्रपाठक के स्थान में अध्याय शब्द का प्रयोग करता है। मूल अन्य के इस्तलेखों में प्रपाठक शब्द ही सर्वत्र पाया जाता है।

वि दो व ता यं—तायब्य बाह्म को ही पञ्चिविदा, प्रौढ प्रथवा महा बाह्म कहते हैं। इस बाह्म में सोमयागों का ही वर्णन हैं। इस यागों के साथ जिन साममन्त्रों का सम्बन्ध है, वे सब यहां जिल्लित हैं। इस बाह्म में प्रमेक मन्बद्रष्टा वा यज्ञ-क्रिया-द्रष्टा ऋषियों के नाम आते हैं।

आर्षाजुक्रमणी वा सर्वाजुक्रमणियों के बनाने वाले आचार्यों ने इस ब्राह्मण से पर्याप्त सहायता ली है। यदि अगले स्थलों का सायणभाष्य ठीक है, तो इस ब्राह्मण में कई शाखाओं का कथन है। यथा—

भारति २ । २ । श्रिक्षत्वे २ । म । ३ ॥ करिद्वेष २ । १ ४ । ४॥ ३ । ६ । ४ ॥ भरतदेश में सीदन्तजाति का वर्धन इसी ब्राह्मण में है । २ कौषीतिकियों के यह की निन्दा भी यहां मिलती है । ३

१ ताराज्यमहाब्राह्मणम्—सायणभाष्य-सहितम । सम्पादक न्नानन्दचन्द्र वेदान्तवागीश एशियाटिक सोसायटी ३ तां० १७ । ४ । ३ ॥ मनेक यह स्तरस्वती चौर ह्यद्वती के तटों पर होते लिखे गये हैं। इस ब्राह्मण में झाल्यों को धार्य बनाने का विस्तृत वर्णन है। झाल्य वे पतित थे, जो पतित सावित्रीक कहे जाते थे। वे बास्य निम्नलिखित प्रकार के कहे गये हैं।

'जो बह्मचर्य धारण नहीं करते । कृषि ग्रथवा वाणिज्य नहीं करते । रे 'ब्राह्मणों के खाने योग्य भन्न खाते हैं । ग्रदगड्य को मारते हुए विचरते हैं । दीचित न होकर दीचित-सदश वाणी बोलते हैं । ३

'वे लालं किनारे वाली पगड़ी ब्रादि पहनते हैं। भाषिकसूत्र से पता चलता है कि कभी तागड्यादि सामब्राह्मण सस्वर थे। उसमें लिखा है—

शतपथवत्ताण्डिभाह्यविनां ब्राह्मण्स्वरः । ३ । २५ ॥ प्रयति शतपथ के समान ही ताण्ड्य त्रौर भाह्यवियों का ब्राह्मण स्वर था । ऐसा ही नारद शिक्ता में जिखा है—

द्वितीयप्रथमावेतौ ताण्डिभाछिविनां खरौ । तथा द्यातपथावेतौ खरौ वाजसनेयिनाम् ॥ १ । १३ ॥ इतसे यही सिद्ध होता है कि कभी ताष्ड्य ब्राह्मण स्वरसहित पढ़े जाते थे ।

दशस यहा सिंद होता है कि कमी तावज्य आहर आहमण स्वरताहर पढ़ जात या तावज्य २५११०। १७॥ में पर झाह्यार ( झाट्यार ) कोसलराज का वर्षान है । २५ । १० । १७॥ में वैदेहराज, नमी साज्य का वर्षान है ।

स द्धः त न—सामिवधान बाह्यण २१६१॥ के अनुसार ताणिङ नाम का एक ब्राचार्य हुन्ना है। शतपथ ६। १। २। २४॥ में घ्यथ ह स्माह तागुङ्यः कहा है। व्रथति तागुङ्य बोला। इस ताणिङ ब्राचार्यने तागुङ्य ब्राह्मण का प्रत्यन किया था।

ताण्ड्य ब्राह्मगा के प्रचार के देश।

पूर्वोक्त महार्णव में लिखा है—

माध्यन्दिनी शाङ्कायनी कौथुमी शौनकी तथा। नर्मदोत्तरभागे च यज्ञकन्या विभागिनः॥

भ्रम् तर्पारा च चर्चा मान्य का कि स्वास्था का स्वास्था के है, गुजरात में प्रचित्त था। यही ग्रमिप्राय चरणव्युह के टीक्साकार का है। वह लिखता है—

१ तां॰ २४ । १० । १२ ॥ ४ तां॰ १७ । १ । १४, १४ ॥
२ तां॰ १७ । १ । १ ॥ ४ तांन करो श॰ १३।४।४॥ तेन ह

गुर्जरदेशे कौथुमी प्रसिद्धा । प्रशीत तागड्य ब्राह्मण वालों से सम्बन्ध खने वाली कीयुमी शाखा गुजरात में प्रसिद्ध है। यह बात अभी तक सत्य उतर रही है।

#### ७—ष डविं रा ब्रा ह्म ण<sup>9</sup>

ग्रन्थ प रि मा गा-इस ब्राह्मण में पांच प्रपाटक हैं। सायण अपने भाष्य में प्रपाटक संज्ञा न लिख कर ऋध्याय ही लिखता है। सायण स्वीकृत मूल में एक ऋौर भी भेद है। तीसरे प्रपाठक के वह दो अध्याय बनाता है। इस प्रकार सायगानुसार इस बाह्मण में छ: अध्याय हैं । पांचवें प्रपाठक को ध्यद्भत ब्राह्मण भी कहते हैं। कई विद्वानों का मत है कि यह प्रचिप्त है। यदि यह बात सत्य प्रमाणित हो जाय तो सायण का विभाग ही ठीक होगा । प्रपाठकों का विभाग खंडों में है । पहले प्रपाठक में ७. दूसरे में १०. तीसरे में १२. चौथे में ७. ग्रौर पांचर्वे में १२ खंड हैं । इस प्रकार कुल मिला कर सारे बाह्मण में ४८ खण्ड हैं । पांचवें प्रपाठक के ध्रन्तिम दो खगडों पर सायग ने भाष्य नहीं किया । वह दशम खगड पर ही ब्राह्मण की समाप्ति मानता है । उस के अनुसार सारे खण्ड ४६ हैं । इस भेद से भी ज्ञात होता है कि अन्तिम प्रपाठक में कुछ गड़बड़ अवश्य हो चुकी है।

वि शेष ता यें-जैसा षड्विंश नाम से ही प्रतीत होता है, यह ब्राह्मण पश्चविंश ब्रा॰ का भागमात्र है। रातपथ १।३।४।१७-१८॥ में एक सुब्रह्मगया ऋचा है। इस का व्याख्यान षड्विंश १।१।⊏॥ से १।२॥ के अन्त तक मिलता है।<sup>२</sup> यज्ञ के समय ऋत्विजों का वेष कैसा होता था. इसके सम्बन्ध में इस ब्राह्मण में कहा है-लोहितोष्णीषा लोहितवाससो निवीता ऋत्विजः प्रचरन्ति।3 ३।=।२२॥

१ क-षड्विंशब्राह्मणम्-सायग्राभाष्य-सहितम् । सम्पादक जीवानन्द विद्यासागर, कलकत्ता। सन् १८८१ ख-षड्विशब्राह्मणम्-विज्ञापनभाष्य-सहितम् । सम्पादक एच. एफ. ईलसिंह लाईडन । सन् १६०८ । ग-षड्विंशब्राह्मणम्-सायसम्ब-सहितम् । प्रथमः प्रपाठकः । सम्पादक कर्ट क्रेम्म गटस्लोंह।

सन् १८६४।

२ इस प्रसंग में से शङ्कर भी षड़विंश ब्राह्मण १।१।१४॥ का एक प्रमाण उद्धत करता हुआ लिखता है--तथा हि श्रूयते सुब्रह्मण्यार्थवादं-। ३ महाभाष्य शाशित्या शासिरधा में यह पाठ है-लोहितोष्णीषा ऋ-त्विजः प्रचरन्ति । यह षड्विंश के पाठ का ही संचेप प्रतीत होता है।

भ्रयीत लाल पगड़ियो वाले ग्रोर लाल कपड़ों वाले (जाल किनारे की घोतियों वाले) निवीत ऋत्त्रिज होते हैं।

सायं प्रात: सन्ध्या का वर्णन भी इसी ब्राह्मण में प्रथम वार मिलता है।

तस्माद्गाह्मणो ऽहोरात्रस्य संयोगे सन्ध्यामुपास्ते। अप्राथा।

ईस लिए ईश्वरोपासक दिन ब्रौर रात की सन्ध्य-वेला में सन्ध्या को करता है।

युगों के प्राचीन नाम प्रथम वार इसी ब्राह्मण में मिलते हैं—

पुष्ये चातुमितिर्श्नेया सिनीवाली तु द्वापरे । खार्वायां तु भवेदाका कृतपूर्वे कुहुभवेत् ॥ **४**।६।५॥

'पुष्य=किलयुग में अनुमित श्रेष्ठा होती है । द्वापर में सिनीवाली । खार्वा=वेता में राका होती है । श्रोर कृतयुग में कहु होती है ।'

अन्तिम प्रपाटक अर्थात् अद्भुत ब्राह्मण में दुःखों, रोगों आदि की शान्ति के उपाय कहे गये हैं।

स्त क्क ता न---षड्विंश तथा सामवेद की प्रधान शाखा कौथुमी से सम्बन्ध रखने वाले अगले छ: ब्राह्मण भी ताणिड अथवा उसी के निकटवर्ती शिष्ट्यों के प्रवचन किए हुए हैं।

#### ८---मन्त्र ब्राह्मणी

प्रनथपरिमाण—इस ब्राह्मण में दो प्रपाठक हैं। प्रत्येक प्रपाठक में अगठ २ खरड हैं।

वि दो प ता यें—इस ब्राह्मण में भिन्न २ वेदों से लिए गए मन्त्रों का संग्रह-मात्र है । कुछ मन्त्र अन्य ब्राह्मणों से ही लिए गए हैं । यही मन्त्र गोभिल एहा सूत्र में भिन्न २ संस्कारों में विनियुक्त हुए हैं । यद्यपि कौयुम शाखा के सब ब्राह्मण इंगन्दोग्य ब्राह्मण के सामान्य नाम से पुकारे जाते हैं, पर इस ब्राह्मण को विशिष्टरूप से इंगन्दोग्य ब्रा० कहते हैं ।

सत्यवत सामश्रमी र ग्रादि पिडतों का मत है कि-

१ क-मन्त्रब्राह्मणम्-सम्पादक-सत्य-वत सामश्रमी । संवत १६४० । कलकत्ता । स्व-मन्त्रब्राह्मणम्-प्रथमः प्रपाठकः । सम्पादक-हाईत्रिश स्टोन्नर सन् १६०१ । २ मन्त्रज्ञाह्मण भूमिका ।

| पश्चविंश के      | २१ प्रपाठक |
|------------------|------------|
| षड्विंश के       | ५ प्रपाठक  |
| मन्त्रवाहारा के  | २ प्रपाठक  |
| छान्दोग्य उप० के | ८ प्रपाठक  |
|                  | ×o         |

ये सब मिलाकर कभी ४० प्रपाठक का एक ही तायड्य या छान्दोग्य बाह्मणाथा। आचार्य राङ्कर स्वामी के वेदान्तसूत्र ३।३।२६॥ ३।२।२६॥ ३।२।३।३।३६॥ के भाव्य में कमश: इस प्रकार लिखा है—

ताण्डिनां ... (मन्त्रसमाम्रायः)—देव सवितः ... सन्त्र ह्रा० १।१।१॥ अस्ति ताण्डिनां श्रुतिः—अश्व इव रोमाणि .. छा० उप० म।१३।१॥ ताण्डिनामुपनिषदि —स आत्मा तत्त्वमिस ... छा० उप० ६।मा७॥ इस से प्रकट होता है कि शङ्कर स्वामी भी इन दोनों प्रन्थों को ताण्ड्य सम्बन्धी ही समक्ता था।

#### ९—दैवत ब्राह्मण

ग्र नथ प रि मा पा—यह बाह्यण बहुत छोटा सा है। इस में तीन खगड हैं। पहले खंड में २६, दूसरे में ११, त्रौर तीसरे में २४ किण्डकायें हैं। कुल मिला कर किण्डका-संख्या ६२ है।

वि दो पता यं—इस ब्राह्मण में इन्दों का वर्णनिविशेष है। इन्द् नामों के निर्वचन भी यहीं मिलते हैं। निरुक्त ७११२, १३॥ में यास्क ने सम्भवतः यहीं से इन्द्र निर्वचन लिए हैं।

म्राक्सफोर्ड के सूचीयत्र प्र• १८३० पर एक हस्तिलिखित प्रन्थ का वर्धन है। इस की संख्या ४६६ है।

इस का नाम सामगानां छुन्दः अथवा छन्दोविजिन्ति (विजिनि?) है। छन्दोविजिनि नाम पायानीय गयपाठ ४१२१७२॥ में मिलता है। इस इस्तलेख के आरम्भ में यह श्लोक ज्ञाया है—

> ब्राह्मणात्ताण्डिनश्चैय पिङ्गछाच महात्मनः । निदानादुक्थशास्त्राच छन्दसां झानमुद्धतम्॥

१ दैवतब्राह्मणम् — जीवानन्द विद्या सागर, कलकत्ता । सन् १८८१ ।

इस क्षोक में पश्चविंश ग्रौर देवत ब्राह्मण का ही अभिप्राय तागिडयों के ब्राह्मण से लिया गया प्रतीत डोता है!

इस से प्रकट है कि इन्दःशास्त्र के कर्ता इन ग्रन्थों से सहायता लेते रहे हैं। १०—आ में य बाह्य पा

म्न स्थ प रि मा ण—इस ब्राह्मण में तीन प्रपाठक हैं। पहले प्रपाठक में २८ खगड, दूसरे में २५, खोर तीसरे में २६ खगड हैं। कुल मिला कर सारे ब्राह्मण में ⊏२ खगड हैं।

वि शेष ता यं—गह सारा ब्राह्मण सामों की आपितुक्तमणी समम्मनी वाहिए। यद्यपि सत्यवत सामश्रमी प्रकाशित आर्षिय बा॰ ११९॥ का पाठ कात्यायन ब्रह्म सर्वातुक्तमणी १११॥ में उद्धृत एक पाठ से कुछ मित्र है, तो भी षड्युहशिष्य के अनुसार यह पाठ आर्थिय ब्राह्मण का ही है। यदि षड्युहशिष्य की बात सत्य है, तो आर्थिय ब्राह्मण पर्याप्त पुराना है।

#### ११--साम विधान ब्राह्मण

श्र नथ प रि मा ण-इस बाह्मण में तीन प्रपाटक हैं । पहले प्रपाटक में म खगड, दूसरे में न, श्रीर तीसरे में ६ खगड हैं । कुल मिला कर सारे बाह्मण में २४ खगड हैं।

वि शेष ता यें—इस ब्राह्मण में ब्रभिचार आदि कर्मी का बहुत वर्णन है। यदि यह ब्राह्मण वस्तुत: प्राचीन है, तो इस में प्रचेप का बाहुल्य मानना पढ़ेगा।

# १२—संहितो प निषद् ब्राह्मण<sup>3</sup>

त्र नथ परिमा गा---यह बहुत छोटा सा ब्राह्मण है। सारा एक ही प्रपाठक होता है। इस में कुल x खगड हैं।

वि दो प ता यें इस बार में सामवेद के आराय गान और आमगेयगान

१ आर्षेय ब्राह्मणम्-सम्पादक ए. सी. वर्नेल, मंगलोर । सन् १८७६ । २ क-सामविधानब्राह्मणम्-सायग-भाष्य सहितम् । सम्पादक-सत्यव्रत सामश्रमी।कलकता संवत् १६५१। ख-सामविधानब्राह्मणम्-सायग- भाष्यसिहतम् । सम्पादक-ए. सी. वर्नल लगडन । सन् १८७३ ।

३ संहितोपनिषद् ब्राह्मणम्-भाष्य सहितम् । सम्पादक-ए. सी. वर्नल, मंगलोर । सन् ९८७० । का नाम लिया गया है। कुछ पुराने बाह्मणवाक्यों त्रौर श्लोकादिकों का यह संप्रहमान है। निरुक्त २।४॥ के प्रसिद्ध वाक्य विद्या ह वे ब्राह्मणमाजगाम का मूल इसी ब्राह्मण के तीसरे ख्राड में है। सामवेद के प्रातिशाख्यरूप सूत्र सामतन्त्र और पुन्नस्त्रादि हैं। उन का मूल भी इसी बा० के दूसरे, तीसरे खराड में है।

#### १३-वं शब्राह्मणी

ग्रन्थ परिमाण—यह भी बहुत कोटासा ब्राह्मण है। इस में कुल तीन खपड हैं।

वि दो ष ता यें — सामवेद के द्याचार्यों की वंश परम्परा ही इस् में दी गई है। जैसे वंश शतपथ द्यौर जैमिनीय उपनिषद् ब्राह्मण में मिलते हैं, लगभग उसी प्रकार का यह वंश है।

#### १४—जै मि नी य ब्राह्म ण<sup>२</sup>

प्रनथ परिमा ण—-इन के मुख्य तीन भाग हैं। पहले में १६० खराड, इसरे में ४२७, चौर तीसरे में १८४, इन्त मिला कर ११८२ खराड हैं। यह खराड विभाग कुछ विश्वसनीय प्रतीत नहीं होता। बड़ोदा के सूचीपन, भाग प्रथम, पृ० १०४ पर उन के कोशानुसार एक चौर विभाग दिया गया है। वह निम्नलिखिल है—-

| १—महाबाह्यस           | ३६० खगड       |
|-----------------------|---------------|
| २द्वादशाह ना०         | <b>₹</b> ⊏⊏ " |
| ६—महानत ना०           | 9 ሂዲ 👧        |
| ४—एकाइ मा∙            | ૧૫ર "         |
| ५—- <b>ग्रहीन</b> जा० | ££ "          |
| ६—सत्र ब्रा॰          | ₹७ "          |
| ७ प्रार्षेय बा०       | <b>4</b> 8 "  |
| < उपनिषद् <b>श</b> •  | ૧૨૪ "         |
|                       | कुल १४२७      |

इस विभाग में संख्या ७, 🖛 वाले ग्रावेंग ग्रीर उपनिषद् बा॰ भी सम्मिलित

वंशाब्राह्मणम्-स्ययभाष्य सहितम्।
 सम्पादक--सत्यवतसामश्रमी ।
 कलकत्ता । संवत् १६४६ ।

जैमिनीयब्राह्मणम्—सम्पादक पं० वेद व्यास एम० ए० लाहोर । शीव्र क्रपेगा ।

हैं। इन दोनों के कुल खपड २३ ⊏ हैं। घर्थात दोनों संख्यात्रों में सात का अपन्तर है। बड़ोदा के पूर्वोक्त सुचीपत्र के पृ० १३० पर सत्र बा० के उपन्त में लिखि हुई खपड संख्या दी है। तदनुसार पहले इन्नाह्मणों में ११६० खपड हैं। यह कोई बड़ा अन्तर नहीं है। समुचित सम्पादन होने पर यह भेद उड़ जायगा।

प्राङ्कर स्वामी ने केनोपनिषद् के पदभाष्य के ग्रारम्भ में लिखा है---

केनेषितमित्याद्योपनिषद्परब्रह्मविषया वक्तव्येति नश्मस्याध्याय-स्यारम्भः। प्रागेतस्मात्कर्माण्यशेषतः परिसमापितानि । समस्तकर्मा-श्रयभूतस्य च प्राणस्योपासनान्युक्तानि कर्माङ्गसामविषयाणि च। अनन्तरं च गायत्रसामविषयं द्शीनं वंशान्तमुक्तमः।

मर्थात्—केनेषितं, से मारम्भ द्दोने वाली, परत्रह्म विषय के कहने वाली उपिनषद् कही जानी चाहिए। यह नवम म्राध्याय का मारम्भ है। इस के पूर्व (माठ) ऋध्यायों में यहकर्म पूरे कहे गये हैं। प्राणोपासना भी कही गई है। तत्पश्चात गायत्र साम ग्रीर वंश कहा गया है।

प्रतीत होता है शङ्कर के कोशों के अनुसार उपनिषद मा॰ के वंश के अन्त तक आठ अध्याय ही थे। आठवें में उपनिषद् नहीं मिलाया जाता था। उप॰ का नवमा-ध्याय प्रथक् था। अब निश्चित है कि शङ्कर के पास ठीक वैसा ही जैमिनीय ब्राह्मण था, जैसा हमारे पास विद्यमान है। इस लेख से मेरे पूर्व लेख का खंडन समम्मना चाहिए। उस समय तक मेरे पास सारा तलवकार बा॰ नहीं था।

विशेष ता यं—इसी ब्राह्मण का दूसरा नाम तळवकार ब्राह्मण है । यह ब्राह्मण ब्रमी तक प्रकाशित नहीं हुआ ! डाक्टर ब्रॉटेल र ब्रोर डा॰ कालेग्डर ने इस के कुळ खगड ब्रग्नाये थे । हस्तिलिखित सामग्री के अपर्याप्त होने से वे इस समग्र प्रक्थ का सम्पादन नहीं करंसके। मैंने इस की ग्रीर बहुत सी सामग्री प्राप्त की है । उसी की सहायता से इस ब्राह्मण का सम्पादन मेरे मित्र पण्डित वेद्व्यास एम. ए. कर रहे हैं। उन का सम्पादित ग्रन्थ शीग्र ही कुपेगा।

इस ब्राह्मण के वाक्य, ताणका, षड्विंश, शतपथ श्रीर तै० संहिता के वाक्यों

सोसायटं ब्रादि के ब्रङ्कों में । १ उस जैमिनीय ब्राह्मण इन ब्राउक्सवाहल,ब्रमस्टर्डम,सन् १६१६।

१ जै० उप॰ ब्राह्मण की भूमिका पृ० १६, २० । २ जर्नल झाफ दि समेरेकन स्रोरियणटल

से बहुधा मिलते हैं। इस में ऐसे मन्त्रों की संख्या पर्याप्त है, जो पहली वार इसी में मिले हैं। मुद्दित वैदिक वाङ्मय में वे इस रूप में नहीं मिलते। इस में बहुत सा विषय ऐसा है, जो दूसरे तायुक्त झादि बाह्ययों में नहीं पाया जाता। सामवेद के कौथुम बाह्ययों के अनुसार इस के जो आठ बाह्यया बताये जाते हैं, उन का उल्लेख उत्पर किया जा जुका है।

इसी ब्राह्मण में वह उक्ति पाई जाती है, जो सारे संसार की भाषार्थों में किसी न किसी रूप में विद्यमान है। प्रश्नीत—

#### मोचैरिति होवाच-कर्णिनी वै भूमिरिति । १ । १२६॥

ग्रर्थ-मृषि ग्रपनी पत्नी को कहता है कि ऊंचे मत बोलो । भूमि के भी कान होते हैं !

स द्वः ल न—इस ब्राह्मण का सङ्कलन कृष्णदेपायन वेदन्यास के शिष्य सुप्रसिद्ध सामवेदाचार्थ, जैमिनि ग्रोर उन के शिष्य तल्लवकार का किया हुन्ना है। जैमिनीय ब्राह्मण के कोशों के ग्रारम्भ ग्रोर अन्त में प्रायः' ये निम्नलिखित खोक पाये जाते हैं। ये परम्परागत क्ष्मेक सत्य एतिह्य के दर्शक हैं, इस के मानने में मणुमात्र भी ग्रापत्ति नहीं।

उज्जहारागमाम्भोधेयों धर्मामृतमञ्जसा । न्यायैर्निर्मथ्य भगवान् स प्रसीदतु जैमिनिः ॥ सामाखिछं सक्तछवेदगुरोर्नुनीन्द्रा-द्वचासादवाप्य भुवि येन सहस्रशाखम् । व्यक्तं समस्तमपि सुन्दरगीतरागं

तं जैमिनि तलवकारगुरुं नमामि॥ अर्थ-वेद के समुद्र से धर्मरूपी अमृत जिस ने न्यायों में मन्थन करके निकाला, वह भगवान जैमिनि प्रसन्न हो।

सारे वेदों के गुरु मुनिश्रेष्ठ व्यास से समस्त सामज्ञान प्राप्त करके जिस ने संसार में सहस्रताखा का प्रकाश किया, ज्यौर साम के सब गान निकाले, तलवकार के गुरु उस जैभिनि को मेरा नमस्कार हो ।

 देखी झर्टल का छेख, अमेरेकन स्रोरि-यगटल सोसायटी का जर्नल, संख्या

२८, सन् १६०७, १० ८१-६१ ।

### जैमिनीय ब्राह्मण के प्रचार के देश

चरणव्यूहरीका तृतीय कणिडका में लिखा है---

### कार्णाटके जैमिनी प्रसिद्धा

मर्थात् जैमिनीय शाखा कार्याटक देश में प्रसिद्ध है । आज कल जितने भी हस्तलेख इस शाखा के मिले हैं, वे सब मालाबार, त्रिवन्दरम आदि के निकट से ही मिले हैं।

#### १५ — जै मि नीय आर्षेय ब्राह्मण १

प्रस्थ परि मा ग्य—जैसा पहले हैं। विशेष ता में ८४ खरड हैं। सा ब्राह्मण तलवकार शाखा की म्हब्यनुकमणी समम्मनी चाहिए । ब्रामेय च्यादि सामपर्वी च्योर प्रामगेवगान च्योर ब्राह्मण से पर्यात के म्हिष इस में दिए हैं। इस का पाठ कींश्वम शाखा के म्यांचेय ब्राह्मण से पर्यात मिन्न है। कीश्वम शाखा के च्यांचेय ब्राह्मण में जो एक ही मन्त्र के दो वा म्रिक च्यांचे खिखे हैं, उन के स्थान में यहां प्रायः एक ही नाम मिलता है। इस से ज्ञात होता है कि सम्भवतः कीश्वम च्यांचेय ब्राह्मणों में बहुत प्रचेष म्यवा पाठान्तर म्रथवा स्थ-परिवर्तन हो चुका है। पर यह कोई हढ़ परिणाम नहीं है।

#### १६--गो प थ बा हा ण<sup>३</sup>

प्र नथ प रि मा ण—इस ब्राह्मण के पूर्व और उत्तर दो भाग हैं। पूर्व भाग में ४ प्रपाटक ग्रीर उत्तर भाग में ६ प्रपाटक हैं। कुल मिला कर इस ब्राह्मण में १९ प्रपाटक हैं। किसी काल में यह ब्राह्मण बड़ा विस्तृत होगा। आथर्वण परिदिष्ट ४६ उपनाम ग्राथर्वण चरणव्यूह ४।४॥ में लिखा है—

तत्र गोपथः शतप्रपाठकं ब्राह्मणमासीत् । तस्यावशिष्टे द्वे ब्राह्मणे पूर्वमत्तरं चेति ।

ब्धर्यात गोपथ कभी १०० प्रपाठक का ब्राह्मण था। भव पूर्व च्रोर उत्तर उसी के दो ब्राह्मण अविशष्ट रह गये हैं।

 जैमिनीय आर्षेय ब्राह्मणम्-सम्पादक ए, सी. बर्नेल मंगलोर । सन १८७८ । २ पृ० २० ।

३ क-गोपथ ब्राह्मणम्-सम्पादक--हरचन्द्र विद्याभूषणः । कलकत्ता। सन् १८७० ।

ख-गोपथ ब्राह्मणम्-सम्पादक-डाक्टर डयूकगस्ट्र, लाईडन । सन् १६१६। वि दो प ता यं—प्रायः सब ही पाश्चात्य विद्वानों का मत है कि साम के कोटे २ ब्राह्मणों को छोड़ कर अन्य सब ब्राह्मणों की अपेचा यह ब्राह्मण प्रन्थ बहुत नवीन है। इस के प्रमाण में वे भाषा के भेद का प्रमाण देते हैं। उन का कथन है कि इस की भाषा दूसरे ब्राह्मणों के प्रतिपत्त में नवीन है। इस आगे वल कर बतावेंगे कि भाषा भेद ही काल भेद का प्रमाण न होना चाहिए। यदि दूसरे प्रमाणों से कुछ और परिणाम निकले तो उसे भी दृष्टिगत रखना चाहिए। इस लिए इस विषय पर अगो विचार होगा।

इस ब्राह्मण पू० प्राणा में एक ही स्थान पर बहुत से यहाँ के नाम लिखे गये हैं। एर्वभाग के अन्त में बहुत से क्ष्रों क एक न मिलते हैं। इन्हीं में २१५५॥ बारह वर्ष प्रतिवेद का ब्रह्मचर्य कहा है। मन्त्र, कल्प और ब्राह्मण का एक ही स्थान में उक्षेत्र है। पू० ११३२-३३॥ में गायत्री मन्त्र का अनेक प्रकार का व्याख्यान है। दूसरे ब्राह्मणों में अथर्ववेद का इन्द, देवता और लोक या स्थान कहीं नहीं लिखा, परन्तु यहां पू० ११२६॥ में अथर्वों का चन्द्रमा देवता, सारे इन्द ही इन्द और जल स्थान कहीं है। सामवेद की खिला श्रुति भी पू० ११२६॥ में कही है।

पू० २ | द्या। में विवाद नदी के मध्य में बड़ी बड़ी श्वालाओं पर विशेष्ठ के आश्रमों का वर्णन है। यदि यह वर्णन किसी आध्यात्मिक तरंव को नहीं बताता, तो अवश्य ही यह आधुनिक व्यास कुणड और कुल्लु के पास के स्थानों का दर्शन कराता है। पु० २ | १ वा में अनेक शाचीन साम्राज्यों का कथन किया गया है।

म्रथर्व १० । १९८ । १९ ॥ मादि का प्रतीक—यदिन्द्रादो दाराराङ्ग इति धर दर इसे इन्द्रगाथा कहा है ।

डयूक्तास्ट्र के संस्करण की भूमिका के तुलनात्मक प्रमाण देखने से प्रत्येक पाठक सहसा जान सकता है कि अन्य सब ब्राह्मणों की अपेचा गोपथ के पाठ दूसरे ब्राह्मणों से अद्यधिक मिलते हैं। इस से ज्ञात होता है कि यद्यपि सङ्कलन काल में इस का सङ्कलन सब के अन्त में ही हुआ है पर यह ब्रा० बहुत नवीन नहीं है।

निरुक्त 🗆 २२॥ में निप्नतिखित वाक्य है-

यस्यै देवतायै हविगृहीतं स्यात्तां मनसा ध्यायेद् वषट्करिष्यन् ।

१ पहले भी ऐसा ही कहा है— चर्य तच्चतु अष्टाचत्वारिंदाद्वर्षं सर्ववेदब्रह्म- दावर्षे ब्रह्म

चर्यं तचतुर्घा वेदेषु व्युद्य द्वाद-रावर्षे ब्रह्मचर्यम् । पू० २।५॥ इस से भिलते जुलते वाक्य ऐतरेय बा॰ २१८।१॥ ब्रोर गोपथ बाह्मण २।२।४॥ में भिलते हैं—

> तां भ्वायेद् वषट्करिष्यत् । तां मनसा भ्यायत् वषट्कुर्यात् । तां मनसा भ्यायेद वषटकरिष्यत् । निरुक्त ।

कीथ ऐतरेय ब्रारायक की भूमिका पृ० २४ पर तिखता है—'यास्क के सामने गोपथ का पाठ विद्यमान था।' हमारा मत है कि यास्क ने यह वचन किसी भौर ही ब्राह्मण से उद्शृत किया है, जो भभी तक विद्युप्त हैं।

#### गोपथ ब्राह्मण के प्रचार के देश

पीछे पृ० १५ पर महार्थाय का जो श्लोक उद्घृत किया गया है, तदसुसार आधर्वण शौनक शाखा के अध्येता गुजरात देश में पाये जाते थे । आज कल भी जो हो चार बचे खुचे आधर्वण घर रह गये हैं, वे गुजरात में ही मिलते हैं।

इसी श्राह्मण (पू० १।२४) में सबसे पहली वार ब्रोङ्कार की तीन मात्रार्क्षों का वर्धान करते हुए लिखा है—

या सा प्रथमा मात्रा ब्रह्मदेवत्या रक्ता वर्णेन या सा द्वितीया मात्रा विष्णुदेवत्या रुष्णा वर्णेन या सा तृतीया मात्रेद्यानदेवत्या किपला वर्णेन व्रथीत ब्रोह्मार की पहली मात्रा ब्रह्मा देवता वाली ब्रौर लालवर्णा है। द्वितीया मात्रा विष्णु देवता वाली कृष्णवर्णा है। तीसरी मात्रा ईशान देवता वाली किपलवर्णा है।

इस से प्रकट है कि ब्रह्मा विष्णु और रुद्र का एक ही स्थान में उल्लेख इसी ब्राह्मण में पहली वार मिलता है।

व्याकरण महाभाष्त्र १।१।३८॥ में उद्धृत किया हुआ प्रसिद्ध क्षेक— सदशं त्रिषु छिङ्गेषु सर्वासु च विभक्तिषु । वचनेषु च सर्वेषु यन्न ब्येति तद्व्ययम् ॥ इसी बाह्मण प्॰ १ । २६ ॥ में मिलता है ।

यद्यपि गस्ट्र महाशय ने भूरि परिश्रम से इस ब्रा∙ का सम्पादन किया है, तो भी प्रभी तक इस में श्रष्ट पाठों की भरमार है।

# तीसरा अध्याय

# अनुपलब्ध परन्तु साहित्य में उद्धृत ब्राह्मणग्रन्थ ।

महाविद्वान्, बहुश्रुत मुनि पतञ्जलि श्रपने महाभाष्य ४।३।१०१॥ में लिखता है— ग्रामे श्रामे काठकं काळापकं च गोच्यते ।

यथीत प्राम प्राम में काठक और कालाप शाखायों का पटन पाठन होता है । अही क्या छुन्दर समय था । त्रार्य सम्यता के रच्चक ब्राह्मण किस प्रकार वैदिक वाङ्मय की रच्चा करते थे। वही वैदिक वाङ्मय जो इस जाति की रीति नीति का, इस के जीवन का प्राण था, इस के ऐअर्थ का, इस की उन्नति का, इस के संगठन का प्राणाया। माज उस वैदिक वाङ्मय की कैसी दीन हीन दशा है। इस के कितने प्रम्थ-रक्ष नष्ट हो गये हैं। इस कु मुसलमानों के अत्याचार ने, कुछ कालकम ने, कुछ त्राधुनिक सार्यों के प्रमाद ने, इक ब्राह्मणों के प्रयाचार ने, इन सब ने ही मिल कर हमारे सहसों प्रन्थों का लोग कर दिया है। किसी काल में ब्राह्मण प्रन्थों की संख्या सैकड़ों तक पहुंचती थी। यदि वे ब्राह्मण प्रन्थ विद्यान रहते, तो ज्याज वेदार्थ में इतना अम न होता, वेदों के स्वच्छ गौरवयुक्त अर्थ संसार में पुनः फेल जाते। उन सेकड़ों ब्राह्मणों में से अब तो इस संस्कृत-प्रन्थ-राशि में नाम भी इन्छ एक के ही मिलते हैं। जिन ब्राह्मणों के नाम अथवा जिन ब्राह्मणों से दिए गए प्रमाण ज्याज तक मुक्ते मिलते हैं, वे नीचे दिए जाते हैं। पाठक इतने से ही जान लोंगे कि संख्या में कभी ये प्रन्थ कितने अधिक थे।

### यजुर्वेदीय ब्राह्मण

(१) चरक ब्राह्मण—इस बा॰ के प्रमाण विश्वस्थाचार्यकृत बालकीडा टीका में मिलते हैं। देखो भाग प्रथम पृ॰ ४८, ८०। भाग द्वितीय पृ॰ ८७ प्र लिखा है—

## तथा अग्निषोमीयब्राह्मणे चरकाणाम्।…

याजुष चरक शाखा का यह प्रधान ब्राह्मण था । इस के आरण्यक का एक प्राचीन हस्तलेख (सं॰ १७४) हमारे पुस्तकालय में है। यह अधिकांश में सप्तप्रपा-ठकात्मक मैत्र्युपनिषद् से मिलता है।

सायणाचार्य अपने ऋग्वेदभाष्य 🗆 | ६६ | १० || पर कहता है---

### चरकबाह्मण इतिहास आसायते।

तदनन्तर वह इस बाह्मण की कई पंक्तियां उद्धृत करता है।

निघण्ड टीकाकार देवराज यज्या पृ० ६७ पर चरकबाह्मण का प्रमाण उद्धृत करता है । यह प्रमाण काठक संहिता २६१०॥ में भी मिलता है । सम्भव है यह प्रमाण काठक संहिता से ही लिया गया हो । चरक प्रााला के काठक, मैत्रायणी प्रादि मयान्तर विभागों के प्रमाण भी बहुधा चरक नाम से ही उद्धृत मिलते हैं। अतः मृल चरक संहिता वा बा० के पाठ जानने में सावधान रहना चाहिए।

सांखायन श्रोत का व्याख्याकार त्रानर्त पृ० ६६, १५३ पर **चरकश्रो**त को उद्**श** करता है।

- (२) श्वेताश्वतर ब्राह्मण-चालक्रीडा टीका भाग १ पृ० प पर उद्धृत। श्वेताश्वतरोपनिषद् इसी के ब्रास्थयक का भाग प्रतीत होता है।
- (३) काठक ब्राह्मण—तैत्तिरीय ब्राह्मण के कुछ ब्रन्तिम भागों प्रथित ब्रष्टक . ३११०-१२॥ को भी कठ वा काठक ब्राह्मण कहते हैं । यह काठक ब्राह्मण सम्भवतः कभी बृहत् काठक ब्रा॰ का भाग होता होगा। यह चरकों के द्वादश ब्रवान्तर विभागों में से एक है । इस का थोड़ा सा भाग योका में विद्यमान है। यूट्रेक्ट हालेण्ड के प्रसिद्ध औतरााख-विद्वान डाक्टर कालेण्ड ने इस पर लेख लिखा है और इस के कुछ भाग सम्पादन भी किये हैं। इस के ब्राएग्यक का भी कुछ भाग हस्तलिखित रूप में योक्प के कुछ पुस्तकालयों में विद्यमान है। डाक्टर श्राहर ने इस पर लेख लिखा था। और उस में इस के कुछ ग्रंश क्षपवाये भी थे। अधीनगर करमीर में एक ब्राह्मण ने इस से कहा था कि इस का इस्तलेख ब्रव भी मिल सकता है।

एफ॰ त्रो॰ श्रेडर सम्पादित, "माईनर उपनिषद्स" प्रथम भाग पृ० ११---४२ तक जो कठश्रुत्युपनिषत् छपा है, वह इसी ब्राह्मण का कोई मन्तिम भाग अथवा

"Brāhmana-en Sūtra aanwinsten" in Versl. en Meded. der Kon. Akad. V. Wet., Afd. Lett; Ve R., IVe deel, page 467.
 "Die Tubinger Katha Hss." in Sitz. Ber der Kais. AK. der Wiss, Wien., Phil. hist. Kl., Band CXXXVII (1898).

१ दुर्ग प्रयत्नी निरुक्तटीका ३ । १६॥ पर चरकाध्वर्यवः "गृह्धन्ति । तथा चारके पुनराध्वर्यवे श्रुतिः । कह कर मेत्रा० सं० १ । ३ । ११ ॥ और मे• सं० ४ । ६ । ३ ॥ को कमशः उद्भृत करता है ।

खिल प्रतीत होता है। इस उपनिषद् के क्वनों को यतिधर्मसंग्रह का कर्ता चिश्वेश्वर सरस्वती श्रानन्दाश्रम पूना के संस्करण (सन् १६०६) के ए० २२ पं० २६; ए० ७६ पं० ६ श्रादि पर काठक ब्राह्मण के नाम से भी उद्कृत करता है।

शुद्धिकौ मुदी १० २०६ पर काठक बाह्मण का एक वचन उद्भृत है। यह पाठ संहिता के बाह्मण मिश्रित भाग में नहीं मिला । इस लिये श्रमुमान होता है कि यह वचन मृत काठक बाह्मण का ही होगा।

वासिष्ठ धर्मसूत्र १२।२४॥ में लिखा है-

### अपि च काठके विज्ञायते । अपि नः .....

यही वचन थोड़े से पाठन्तर के साथ महाभाष्य ७ । १ । १३ ॥ पर भी उद्धृत है । सुद्रित काठक सं॰ में यह नहीं मिलता, चतः धवरय ही बाह्य का पाठ है । तथा वासिष्ठ धर्मसूत्र २०१४॥ पर कठ बाह्यय की एक लम्बी श्रुत्ति मिलती है । स्मृति चन्द्रिका, ब्राह्मिकतायड, पृ० ४४४ पर एक काठक श्रुति उद्धृत है । देखों इसी श्रति का श्रष्टपाठ, मनुस्मृति, मेधातिथि भाष्य ४।१६६॥ में ।

एक काठक श्रुति गौतमधर्भसूत्र २२। १॥ के मस्करी भाष्य पर मिलती है। यह श्रुति मुद्रित काठक सं॰ में नहीं है, श्रौर यदि मस्करी भूला नहीं, तो अवश्य कठनाक्षण में होगी।

अपरार्क त्रानन्दाश्रम संस्करण पृ० १०४६ पर एक काठकश्रुति उद्घृत है ॥
दयानन्द महावियालय संस्कृतप्रन्थमाला में डाक्टर कालेग्ड सम्पादित जो
काठकग्रखासुत हम ने इत्पवाया है, उस में भी कई स्थलों पर कठजाहाण के बचन
मिलते हैं।

त्राफरेख्ट, बृहतसूचीपत्र भाग १ के अनुसार समयप्रकाश में कट ब्राह्मण उद्भृत है।

# पूना के सूची पत्र में एक भूछ

भगडारकर इन्सरीट्यूट पूना के वैदिक हस्तिखित प्रन्थों के ६चीपत्र भाग १ १० १४४ पर एक हस्तिलेख का विवरण दिया गया है । उसे तैस्तिरीय ब्राह्मण (काठकम् ) कहा गया है । तैत्तिरीय ब्रा॰ तो यह हो ही नहीं सकता, क्योंकि

१ मस्करी इसी वचन को थोड़े से पाठान्तर पर उद्धृत करता हुआ विखता है— के साथ गौतमधर्मसूत्र भाष्य ४ ११॥ इति वाजसनेयश्चितिद्शानात । इस में स्थानकों का विभाग है । अधिक से अधिक इसे कोई काठक बा॰ कह सकता था । है यह वस्तुतः काठक बा॰ भी नहीं । यह तो काठक संहिता का बुटित प्रन्थ है ।

(४) मैत्रायणी ब्राह्मण्—वीधायन श्रीतस्त्र ३० । ना में उद्घृत । नासिक के वृद्ध से वृद्ध मैत्रायणी-शाखा-अध्येत ब्राह्मणों ने इस से कहा था कि उन्हें इस के अस्तित्व का कोई ज्ञान नहीं । उन के कथनानुसार उन की संहिता में ही ब्राह्मण सम्मिलित है । परन्तु पूर्वोक्त बौधायन श्रीत का प्रमाण मुद्रित संहिता में नहीं मिलता । इस लिए बाह्मण पृथक् ही रहा होगा । मैत्रायणी उपनिषद् का अस्तित्व भी इस ब्राह्मण का होना बता रहा है । फिर भी पूरा निर्णय होने के लिए मैत्रा० संहिता का पुनः इपना आवश्यक है । बड़ोदा के सृचीपत्र (सन् १६२४) सं० ७६ के टिज्यण में कहा गया है कि उन का मैत्रा० सं० का इस्तलेख मुद्रित मै० सं० से कुक भिन्न है ।

बालकीडा, भाग २ प्ट॰ २७ पं॰ ३ पर एक श्रुति उद्धृत है । उस श्रुति को यित्धर्मसंप्रह का कर्ता विश्वेश्वर मैत्रा॰ श्रुति के नाम से उद्धृत करता है।

सत्याषाढ श्रीतसूत्र का टीकाकार गोपीनाथ पृ• ७६२ पर इस ब्राह्मण को उद्भुत करता है।

(५) जाबाल ब्राह्मण-जाबाल श्रुति का एक लम्बा उद्धरण बालकीडा भाग २, १० ६४, ६४ पर उद्धृत है। यह सम्भवः ब्राह्मण का पाठ है। बृहज्ञाबा-लोपनिषद् नवीन है, परन्तु जाबाल उपनिषद् का कुछ अंश प्राचीन प्रतीत होता है। जाबालोपनिषद् को शङ्कर वेदान्त सूत्र ३।४।२०॥ पर उद्धृत करता है। शङ्कर ब्रह्मस्त्र ३।३।३०॥ पर जाबालाः कह कर एक और प्रमाण लिखता है। जाबाल श्रुति का एक वचन महनपारिजात १० ११२ पर उद्धृत है।

जाबाल श्रुति के उद्धरण गौतमधर्मसूत्र के मस्करी भाष्य के पृ० २८, ६९, ६६, ८४, ८६, २४७ पर मिलते हैं।

इस शाखा का एक ग्रह्म ( जाबालिग्रह्म ) गौतमधर्म गृत्र के मस्करिभाष्य पृ० २६७, ३⊏६ पर उत्पृत है ।

- (६) खाण्डिकेय ब्राह्मण—भाषिक स्० ३।२६॥ पर उद्भृत है ।
- (७) औखेय ब्राह्मण्-भाषिक सूत्र ३।२६ पर उद्भृत है ।

- (८) हारिद्रविक ब्राह्मण—सायण ऋग्वेदशाख्य ४। ४० । = ॥ ख्रोर निरुक्त १० । ४ ॥ में उद्शुत है । महाभाग्य ४।२।१०४॥ पर भी इस का उल्लेख है ।
- (९) आह्नरक ब्राह्मण-पजाव यूनिशर्सिटी लाइबेरीके हस्तलिखित प्रन्थ "सम्प्र-दाय पद्धति" सं० २६०६ पत्र १७७ ए० ६ पर उद्धृति है। नारदीय शिचा का टीकाकार शोमाकर भी इस उद्भूत करता है। देखो शिचासंग्रह काशी संंकरण १० ३६७।

दुर्गाचार्थ निरुक्तद्वत्ति ३।२१॥ पर इसे उद्धृत करता है। देखो च्रानन्दाक्षम सं० भाग १, १० २⊏६ ॥

तै॰ प्रातिशाख्य २३।१६॥ में ऋाह्नरकों के स्वर का कथन मिलता है।

- (१०) कंकिति ब्राह्मण्—मापस्तम्ब श्रीत १४।२०,४॥ पर उद्घृत है । महा-माप्य ४।२।६६ ॥ कीलहार्न सं० १० २८६, पं० १२ में कांकिताः प्रयोग है । इस से भी कंकित शाखा के म्रस्तित्व का पता लगता है ।
- (११) गाळव ब्राह्मण—महाभाष्य ११११४॥ कोलहार्न सं० भाग १, पृ० १०४, पर लिखा है—गाळवा एव हस्तान् प्रयुक्तीरन् । इस के ब्राभे जो वाक्य भिलते हैं, उन से इस ब्राह्मण के ब्रस्तित्व का ज्ञान होता है।

### सामवेदीय ब्राह्मण

(१२) भारखिव ब्राह्मण — बृहह्देवता ४ । २३ ॥ ४ । १४ ६ ॥ भाषिकसूत्र ३। १४ ॥ नारदिशिचा १। १३ ॥ महाभाष्य ४। २। १०४ ॥ में भालिव ऋषि का मत वा भालिव के ब्राह्मण का नाम कहा है।

कात्यायनकृत उपग्रन्थ सृत्र १। १०॥ पर इस ब्राह्मण का नाम स्नाता है। द्राह्मायण श्रीतस्त्र ३। ४। २॥ पर भाव्यवि ब्राह्मण उद्धृत है। प्राङ्कर वेदान्तस्त्र भाष्य ३। ३। २६॥ पर इसे उद्धृत करता है। निदानस्त्र ३। ३॥ ३ । ६॥ ४ । १॥ ७ । ४॥ में भाव्यवि ब्रा॰ उद्धृत है। भाव्यवियों के निदान ग्रन्थ का एक प्रमाण बोधायन धर्मस्त्र १ । १ । २८ ॥ पर उद्धृत है।

(१३) शाट्यायन ब्राह्मण-यह ब्राह्मण बड़ा ही उपयोगी होगा। अनुपत्तब्ध ब्राह्मणों में से यही सब से अधिक उद्भुत है। प्रसिद्ध विद्वान् अर्थत ने अमीरिकन

१ बो॰ धर्मसूत्र विवरण १ । १ । २०॥ भास्त्रविनः छन्दोगविद्रोषाः । पर गोविन्द स्वामी सिखता है— च्रोरियगटल सोसाइटी के जर्नल, भाग १० पृ० १४ सन् १०६७ में इस ब्राह्मण के विषय में एक लेख लिखा था | उसमें उन्होंने च्रानेक स्थलों पर इस ब्राह्मण के प्रमाण बताये हैं | ये हम बहीं से लेकर नीचे देते हैं |

| नतान हा न एव नहा त लनार गान प्त          | ર ા                              |
|------------------------------------------|----------------------------------|
| १. शङ्कर वे० सू० ३।३।२४॥                 | ९ ४. सायण ऋग्वेद पर १   ⊏४   १३॥ |
| २. ,, ", ३।३।२६॥                         | = साम भाग १। पृ. ४००॥            |
| (तस्य पुत्राः)=३।३।२७॥ १                 | सोसाइटी संस्करण= ३। ५० ४०६॥      |
| =81919€11                                | १६. सायगा ऋग्वेद पर १।१०४।१०॥    |
| =81919७11                                | १७. " " णा३२॥                    |
| ३. शङ्कर वे० सू० ३।३।२६॥                 | <b>१</b> ⊏. ,, ,, ७ ३३।७॥        |
| ( ऋोंदुम्बराः )                          | १६ a. " , = 1891911              |
| ४. ग्राप० श्री० स्० ४:२३ ३॥              | ee b. " " =1891₹11               |
| k. " " ๆ ०।१२।१३॥                        | ₹8 c. " " ≒ €9 k                 |
| =का० श्रौ० याज्ञिकदेव ७।६।७॥             | <b>રદ</b> <i>d.</i> "            |
| ६. ,, ,, ,, १०।१२।१४॥                    | २०. ,, ,, ६।६४।७॥                |
| ७. ,, ,, भाष्य ह्ददत्त १४ । २३ । १४॥     | = साम पर भाग १।२०७१६॥            |
| ज्ञाश्वलायन थौत सूत्र १।४।१३॥            | २१. ,, ऋग्वेद पर ६।४।८३॥         |
| ६. लाख्यायन ,, ,, ११२(२४॥                | = साम पर भाग ४। पृ० १ है।        |
| <b>त्रप्रि</b> स्वा <b>मिभाष्यसहित</b> . | २२. " ऋग्वेद पर १०।३ मा ४॥       |
| e. ,, ,, ,, xix,=11                      | २३ त. ,, , , १०१४७११॥            |
| १०. सायण, तागड्य ब्राह्मण पर भारा १०॥    | २३ %. ,, १०१६०१६॥                |
| <b>શ્ર.</b> ,, ,, કારારા                 | 28. ,, ., thokil                 |
| <b>૧</b> ૨. ,, ,, કાંધ્રાવકાા            | (मूल का श्लोकबद अनुवाद)          |
| १३. ,, अदीव ३॥                           | રપ્ર. " ", ,, દારાગા             |
| १४. सायगा ऋग्वेद पर १।४१।२३॥             |                                  |

इनके ब्रितिरिक्त निम्निलिखित स्थानों पर भी शास्त्र्यायन ब्राह्मण उद्भृत है। २६. उपप्रनथ सूत्र १।१०॥२।१॥ २६. चौघायन ग्रह्म २।४।२४॥ २७. भारद्वाज ग्रह्म पुरु ८६॥ २६. ,, ,, २ ४।४३॥

९ देखो बद्धासुत्र श्रीकगड भाष्य ३।३।२६॥ । २ दो प्रमास ।

 ३०. वेङ्गटमाधवकत ऋग्वेदभाष्य
 ३४. " ११८०४ ॥ पृ० ६७ ॥

 ११. " १११०४ ॥ पृ० १४ ॥
 ३६. " १११०४ ॥ पृ० १२४ ॥

 ३२. " ११४१ ॥ पृ० ४० ॥
 ३६. युष्पसूत्र मामा १८४ ॥

 ३२. " ११४१ ॥ पृ० ४० ॥
 ३०. सायण,ताषड्य झा० भा० ४१६१५॥

 ३३. " ११४१ ॥ पृ० ४० ॥
 ३८. " , " १४४१ ॥

कात्यायन ऋक्सर्वातुक्रमणी ७१३२॥ में भी शाट्यायन गा॰ उद्भुत है। प्रभी तक हमारे पास ऋग्वेद का समग्र माध्यभाष्य नहीं है। पूर्वोक्त पते प्रथमाष्टक से ही दिये गए हैं।

डाक्टर कालेगड ने भी OVER EN UIT HET JAIMINIYA BRAHMANA नाम लेख में शाट्यायन ब्राह्मण के अनेक अन्यों में उद्भृत वचन एकत्र किये हैं। इन में अनुपदस्त्र से कई वचन संग्रहीत किये गये हैं। ते सब भी हमारे अनुपलब्ध ब्रा॰ के बृहस्संग्रह में दे दिये जायेंगे।

शाट्यायन करूप के प्रमाण बालकीडा भाग १, १० २ मा। सत्याषाढ श्रोत महा-देव व्याख्या ६।४॥ १० ४३३, गोपीनाथव्या० १०।१०॥ १० ६.६६, खादिर एहा-सूत्र स्वस्कन्दव्या० १० २४, २६ पर उद्धृत हैं।

- (१४) काळबिब्राह्मग्रा—ज्ञापस्तस्य श्रीत २०।६।६॥ पर उद्घृत है। उपप्रनथ सूत्र १।९०॥ पर कालबबी नाम मिलता है। निदान सूत्र ६'७॥ पर श्रीर पुष्पसूत्र ⊏ा⊏।१⊏४॥ पर भी यह बा० उद्घृत है।
- (१५) रोहकी ब्राह्मण्—गोभिल एहासूत्र ३।२।६॥ पर उद्धृत है। सायण तांड्य ब्रा॰ भा॰ १।४।१॥ पर लिखता हैं—रोहिकदााखोक्तानि यज्ञु १७ वि । इससे प्रतीत होता है कि यह ब्राह्मण भी अवश्य विद्यमान था।

धन्वी द्राह्मायण श्रीतटीका ४।३।६॥ में लिखता है-

इति मन्त्रशेषो ऽस्माकं रौरिकीग्गा च समान इत्यर्थः। ब्राह्मायण श्रीत ४।३।९॥ में भी इसका उक्लेख है। वे ब्राह्मण जिन का शाखा सम्बन्ध हम निश्चित नहीं कर सके (१६) तुम्बरु ब्राह्मण।

(१७) त्र्यारुणेय ब्राह्मसा-चे १६, त्र्यौर १७ संख्या वाले दोनों ब्राह्मस

१ पृष्ठों के पते हमारे अपने इस्तलिखित ग्रन्थ से दिये गये हैं।

महाभाष्य ४।२।१०४॥ पर उल्लिखित हैं। इस ब्राह्मण का नाम तन्त्रवार्तिक चौखम्बा सं॰ ५० १६४ में ब्राता है।

(१८) पेद्भि ब्राह्मण—इस का ही दूसरा नाम पेक्सय ब्रा॰ वा पेक्सयनि ब्रा॰ है। यह ज्ञापस्तम्बन्नीत श्री की श्री श्री श्री श्री श्री के उद्धृत है।

त्राचार्य शङ्करस्वामी इसे शारीरिक सूत्र भाष्य १।२।१२॥ ३।३।२४॥ ३।३।२६॥ में उद्धृत करते हैं।

सत्याषाढश्रीत ३।७॥ पृ० ३५६ महादेव व्याख्या, ६।४॥ पृ० ५३४ मूल, ६।६॥ पृ० ५३⊏ महादेव व्या० पर यह नाक्षण उद्धत है।

पैक्ति कल्प का उल्लेख महाभाष्य ४।२।६६॥ पर है।

पेिक्न ग्रह्म गौतम धर्मसूत्र के मस्करीमाध्य के पृ• २२६, २३४ पर उद्धृत है।
ग्रह्मरक्त में भी पेक्नी ग्रह्म उद्देशत है।

पैक्षिरहस्य का जो वचन मदनपारिजात पृ• ३७२ पर उद्धृत है, वह किल्पत प्रतीत होता है |

- (१८) स्तीळम ब्राह्मण—महाभाष्य ४।२।६६॥ ४।३।१०४॥ पर इसका उद्धेख है।
  - (२०) देखाली ब्राह्मग्-ग्रापस्तम्ब श्रोत ६।४।७॥ पर यह उद्भृत है।
- (२१) पराशर ब्राह्मण्—तन्त्रवार्तिक चौखम्बा सं० ५० ६६४ में इसका नाम मिलता है।

इन के अतिरिक्त दो ग्रोर शाखा-नाम हैं, जिन के ब्राह्मण सम्मवत: कभी विद्यमान थे।

(२२) माषशरािव ब्रा० — द्राधायण श्रौत सुत्र = 1२।३०॥ में उद्धृत है। इस पर धन्वी तिखता है—

माषशराच्यो नाम के चिच्छाखिनः।

- (२३) कापेय ब्रा० —सत्याषाढ धौतसूत्र १।४॥ १० १०२,६।८॥ १० ६८३, १।८॥ १० ६८४॥ में यह शाखा वा ब्राह्मण उद्धृत है।
- (२४) अन्वाख्यान ब्राह्मण—श्रगस्त ११ सन् १६१४ के एक पत्र में डाक्टर कालगढ ने मुक्ते लिखा था कि—

I have discovered the most curious fact, that to our Vädhula

sutra belongs a special Brāhmana, called Anvākhyāna. Not only this simple fact but the text itself is of the highest interest. The Vādhula sutra presupposes the Taittiriya Brahmana (or atleast a text nearly identical with it) and the Anvākhyāna contains secondary brāhmanas.

प्रथित— पुक्ते इस अत्यन्त अद्भुत बात का पता लगा है कि हमारे वाधूल सूत्र का सम्बन्ध अन्वाख्यान नाम के एक ब्राह्मणविशेष से है। यही बात नहीं, प्रत्युत यह ग्रन्थ है भी बहुत रोचक।

बाधूल सूत्र का तेलिरीय ब्राह्मण से तो सम्बन्ध हे ही, पर ग्रन्वाख्यान भी एक ग्रनुब्राह्मण माना जा सकता है ।

इस के पश्चात् सन् १६२६ में डाक्टर कालगड ने एक्टा ओरियण्टेलिया के चतुर्थ भाग में भन्वाख्यान के ४६ लम्बे उद्धरण अपने भ्रतुवाद सहित प्रकाशित कर दिए हैं।

पीछे पृष्ठ १४ के अन्त में हम तिख चुके हैं कि सायण के अनुसार तायख्य ब्रा॰ २ । ८ । ३॥ २ । १४। ४॥ और ३ । ६ । ४॥ पर त्रिखट्वे और करद्विष शाखाओं का वर्धन है। इन दोनों शाखाओं के भी कोई ब्राह्मण अवश्य होंगे।

कवीन्द्रावार्थ सरस्वती के पुस्तकालय का जो स्वीपत्र बड़ोदा से प्रकाशित हुआ है, उस के प्रथम पृष्ठ पर बाष्कल ब्राह्मण और माण्ड्रकेय ब्राह्मण के नाम मिलते हैं।

हमारा दृढ़ विश्वास है कि यक्ष करने पर इन ब्राह्मर्खों में से भी कुछ एक के हस्त-लेख मभी प्राप्त हो सकते हैं।

## कुछ और छप्त ब्राह्मग्र प्रन्थ।

भ्रापस्तम्ब श्रीत सुत्र, वोधायन धर्मसुत्र, वासिष्ठ धर्मसूत्र, त्रापस्तम्ब धर्मसूत्र, भ्रादि प्रत्यों में वाजसनेय त्र्योर बहुच भ्रादि नाम लेकर कई ब्राह्मण वाक्य उद्धृत किये गये हैं। ये ब्राह्मण वाक्य बहुचों श्रीर वाजसनेयकों के ज्ञात ब्राह्मणों में नहीं मिलते। प्रतीत होता है बहुच श्रीर वाजसनेय संहिता वालों के भी भ्रमेक ब्राह्मण प्रन्थ थे। दोनों शतपर्थों के भ्रतिरिक्त जाखाल ब्राह्मण का उछेल हम पहले कर स्राये हैं। इन तीनों के भ्रतिरिक्त बाजसनेयकों के भ्रवस्य ही श्रीर भी ब्राह्मण प्रत्य थे। सम्भव है, उन में से भी कई एक का नाम शातपथ हो चौर किसी का नाम पछिपथ भी हो।

बोधायन धर्मसूत्र २1६1 जो जो ब्राह्मण-प्रमाण दिया गया है, वह वाजसनेयकों के ही किसी लुस ब्राह्मण का है, कारण कि वह शातपथ १९। ६। ६। ३॥ से बहुत ही मिलता है। इस ब्राह्मण वाक्य में भी पुनर्स्मुत्यु शब्द से पुनर्जन्म का प्रमाण मिलता है।

इस के अतिरिक्त भी अनेक ऐसे प्रन्थ हैं, विशेष कर प्राचीन टीकार्ये, जिन में बहुत से अज्ञात ब्राह्मणों के वचन पाये जाते हैं 1 उन में से कई एक तो वैदिक विचारों पर बहुत सा प्रकाश डालते हैं।

यदि ऋज्ञात ब्राह्मणों के सम्प्राप्त प्रमाण एक स्थल पर एकत्र कर दिए जावें, / तो वेदाभ्यासियों का बड़ा उपकार होगा ।



काता है।

# चौथा अध्याय ब्राह्मणग्रन्थों के भाष्यकार

### पेतरेय ब्राह्मण

## १-भट्ट गोविन्द स्वामी

(११वीं-१२वीं शताब्दी ईसा) वैव प्रन्थ की पुरुषकार व्याख्या का कर्ता श्रीकृष्यालीलाशुकसुनि (१३ वीं शताब्दी ईस्वी) १६८ कारिका की व्याख्या में लिखता है—

तथा च बहुचब्राह्मणम्—'प्रविह्हकाः शंसित । प्रविह्हकाभिवें देवा असुरान् प्रविद्यार्थनानात्यायन्' इति [ ऐ०६।३३॥ ] ज्याकृतं चैतत् गोविन्दस्वामिना—प्रविह्हकाः प्रहेलिकाः । … इति । यहां पुरुषकार का स्विथेता ऐ० ब्राह्मण भाष्यकार गोविन्द स्वामी का स्मरण

माधवीय धातुवृत्ति में भी पुरुषकार के पूर्वोक्त वचन को उद्धृत करके गोविन्द स्वामी का नाम जिया गया है।

गोविन्द स्वामी के ऐ॰ बा॰ भाष्य का एक हस्तलिखित ब्रन्थ मैंने गवर्नमेगट स्रोरिययटल मेह्रस्कृष्ट लाईबेरी महास में देखा था।

मनुमान होता है कि इसी गोविन्द स्वामी ने बौधायन धर्मसूत्र पर बौधायनीय धर्मविवरण लिखा है।

इस विवरण १ । १ । २ ॥ में यह भट्ट कुमारिल का नाम और तन्त्रवार्तिक की कई पंक्तियां उद्भृत करता है। १ । १ । १ । १ र नाम लिये विना यह तन्त्रवार्तिक का एक प्रसिद्ध क्षोक विखता है। १ । २ । १ । १ र यह यज्ञस्वामी प्रणीत वासिष्ठ- धर्मसूत्र विवरण को उद्भृत करता है।

एक ग्रोर श्रातुमान है, जिस से गोविन्द स्वामी के काल के विषय में कुछ प्रकाश पड़ सकता है। पर है यह श्रातुमान भी बहु-सन्देह-पूर्ण । फिर भी इसे विचारास्पद समक्त कर हम नीचे जिल देते हैं।

मेघातिथि अपने मनुभाष्य २ । २४ ॥ पर तिखता है-

इह पश्चप्रकारो धर्म इति स्मृतिविवरणकारा प्रपश्चयन्ति । वर्णधर्म भाश्रमधर्मो वर्णाश्रमधर्मो नैमित्तिको गुणधर्मश्चेति ।

गोविन्द स्वामी अपने बोधाययन विवरण १।१।३॥ में लिखता है— स च स्मातों धर्म: पश्चविधो भगति । वर्षधर्म आश्रमधर्मो वर्षाश्रमधर्मो ग्रमधर्मो निमित्तधर्मश्चेति।

मेधातिथि का लेख, गोविन्दस्वामी के लेख से पर्याप्त मिलता है। ग्रोर गोविन्द स्वामी की टीका का नाम भी विद्यरण है। इस लिए अनुमान किया जा सकता है कि मनु के २।२४॥ कोंक का भाष्य करते समय मेधातिथि का ध्यान गोविन्द स्वामी के विवस्पा की न्रोर था। यदि यह बात भावी अध्ययन से सत्य निकले, तो गोविन्दस्वामी का काल नवम शताब्दी से पहले का हो सकता है। इस बात में मुक्ते स्वयं सन्देह है। मस्करी भी न्नपने गौतम भाष्य १।१॥ में यही कहता है—

धर्म: पञ्चप्रकार:-वर्षधर्म त्राश्रमधर्मो गुणधर्मो वर्णाश्रमधर्मो निमित्तधर्म इति । इस लिये सुनिश्चित नहीं कहा जा सकता कि पूर्वोक्त पंक्तियां लिखते समय मेधातिथि का ध्यान किस की ग्रथया किन किन की ग्रोर था।

एक न्त्रोर गोविन्द स्वामी है, जिस का एक श्लोक शार्क्षधरपद्धति ११६।१॥ में मिलता है।

#### २---जयस्वामी

रखुनन्दन त्रापने संस्कारतत्त्व के मखमास प्रकरण में 'झाश्वलायन माह्मण, भाष्यकार अयस्वामी को उद्भृत करता है। इस सम्बन्ध में यह नाम हम ने अन्यत्र नहीं पढ़ा। यदि जयन्तस्वामी का ही पाठ अंश होने के कारण जयस्वामी नाम हो, तो भी कोई आश्वर्य नहीं | जयन्त स्वामी ऋग्वंदीय वाङ्मय का प्रसिद्ध टीकाकार है। इसी ने 'आश्वलायन गृह्मसूत्र, पर विमलोदयमाला नाम की टीका लिखी है। इस जयन्त स्वामी को 'आश्वलायनगृह्मकारिका' का कर्ता भट्ट कुमारिल स्वामी बहुधा उद्भृत करता है। यह भट्ट कुमारिल बहुत नवीन काल का है। युसवन प्रकरण में वह प्रयोगपारिजात को उद्भृत करता है। प्रयोग पारिजात में विद्याराय और हेमाद्रि बहुधा उद्भृत हैं। इस लिए प्रयोगपारिजात लगभग सन् १४०० का प्रन्थ है। अतः अह कुमारिल अधिक से अधिक १६ वीं शताब्दी में हो सकरता है।

जयन्त स्वामी श्रपनी गृह्य टीका में श्रिप्तशर्मोपाध्याय को स्मरण करता है। जयन्त स्वामी के सम्बन्ध में इस से श्रधिक में श्रीर कुछ नहीं जान सका।

यह भी सम्भव है कि जयस्वामी ही कोई ग्रन्थकार हो, क्योंकि हेमाद्रि श्राद्ध-कल्प पृ० ७५ पर हारीतस्मृति पर टीका खिखने वाला जयस्वामी भी स्मरण किया गया है।

## ३—षङ्गुरुशिष्य [ सम्वत् १२००-१२५० ]

प्रसिद्ध षड्णुर्धशिष्य ने ऐ॰ ब्रा॰ पर भी एक वृत्ति लिखी थी। इस का नाम सुखप्रदा है। यह अन्य त्रिवन्द्रम् ऋौर मदास के सरकारी पुस्तकालयों में है। इस के अतिरिक्त षड्णुरुशिष्य ने ऐतरिय ब्रास्थक, छाश्वलायन श्रौत, ब्राश्वलायन ग्रह्म सर्वानुक्रमणी पर भी वृत्तियां लिखी थीं।

इन सब के प्रन्थ इस समय सुप्राप्य हैं । षङ्गुरुशिष्य की सर्वानुक्रमणी वृत्ति का सार प्रो॰ मैकडानल ने छापा था। शेष प्रन्थ शीघ्र छपने चाहियें। षङ्गुरुशिष्य ने कुछ ग्रोर वृत्तियां भी लिखी हो, यह ज्ञात नहीं।

षड्युरुशिष्य ने सर्वातुकमयी वृत्ति वेदार्थदीपिका सम्बत् १२३४ में लिखी थी। यह तिथि उस ने त्रपने वृत्ति के बन्त में निम्नितिखित श्लोक से प्रकट की है---

# खगोत्यान्मेषुमायेति कल्यहर्गणने सति । सर्वानुक्रमणीदृत्तिर्जाता वेदार्थदीपिका ॥१३॥

अर्थात्—कित के १,४६४,१३२ दिन व्यतीत होने पर यह वृत्ति तिस्त्री गई। अर्थात् कित सं० ४२८८ अथवा वि० सं० १२३४ में षड्गुक्तिप्रस्य विषमान था।

षड्युरुशिष्य के कः ग्रुरुओं के नाम इस श्लोक से ग्रागे पन्द्रह्वं श्लोक में मिलते हैं । वे हैं—(१) विनायक (२) सुलपाधि वा श्रज़ाङ्क (३) मुकुन्द वा गोविन्द (४) सूर्य (४) व्यास (६) शिवयोगी । इन सब नामों से यही प्रतीत होता है कि षड्युरुशिष्य कोई महाराष्ट्र था।

श्रान्तिरिक साद्त्य से भी षड्गुरुशिष्य का पूर्वोक्त काल ही निर्धारित होता है।
षड्गुरुशिष्योद्षृत प्रन्थों वा प्रन्थकारों की जो सूची प्रो॰ मैकडानल ने श्रपने
संस्करण के पांचवे परिशिष्ट में दी है, उस में दो नाम रह गये हैं। पहला तो स्पष्ट
ही प्र॰ ८१ पर मिलता है। यह है नारद स्तोत । दूसरा नाम स्पष्टस्प से नहीं माया।
वेदार्थशीपिका के प्र॰ ४६ श्रोर ६६ पर कमराः लिखा है—

## यातयामो जीणें भुक्तोच्छिष्टेऽपि च, इति निषण्टौ । राङ्कावितर्कभययोः, इति निषण्डः ।

प्रो॰ मैकडानज दोनों स्थलों पर टिप्पिश में लिखता है-

Not in Yāskas Nighantu अर्थात् यास्कीय निघयदु में ये प्रमाण नहीं मिलते । प्रो॰ महोदय मूलता है । यास्कीय निघयदु ही निघयदु नहीं, प्रत्युत प्रत्येक कोष निघयदु कहलाता है । और ये दोनों वचन वैजयन्ती पृ॰ २७५, और पृ॰ २२३ पर मिलते हैं । वैजयन्तीकार यादवप्रकाश का काल लगभग विक्रम सम्वत् १०५० है । अतः उसे उद्धृत करने वाला षड्गुहिशिष्य निश्चय है ग्यारहवीं शताब्दी से पीक्षे का है ।

## **४**—सायगा [ लग भग १३१५-१३८७ ईसा ]

एं॰ बा॰ का चतुर्थ भाष्यकार सुप्रसिद्ध सायण है। अपने पूर्वज भाष्यकारों की नकत्त करने में इस ने कोई कसर नहीं की।

## कौषीतकी ब्राह्मग

### भट्ट विनायक

१---क्रीपीतकी प्रथवा शाङ्कायन ब्रा॰ पर भट्ट विनायक ने भाष्य तिखा है। यह बृद्धनगर वासी भट्ट माधव का पुत्र था।

विनायक कौषीतकी श्रा॰ भा॰ २।१॥ पर कालादर्श को उद्वृत करता है। यह भी बहुत पुराना प्रन्थकार नहीं।

#### शतपथ ब्राह्मण

# १—हरिस्वामी [ पहली शताब्दी विक्रम ]

माध्यन्दिन-शतपथ ब्राह्मण के प्रथम काण्ड के ब्रन्तिम ब्रध्यायों पर जो हरि-स्वामी का भाष्य, सत्यवत सामश्रमी ने छपवाया है, उस के ब्रध्यायों की समाप्ति पर स्वल्प पाठान्तर के साथ निम्निखिखित स्रोक पाये जाते हैं—

नागस्वामिस्रुतोऽवन्त्यां पाराशयों वसन् हरिः। श्रुत्यर्थे दशेयामास शक्तितः पौष्करीयकः॥ श्रीमतोऽवन्तिनाथस्य विक्रमार्कस्य भूपतेः। धर्माध्यक्षो हरिस्वामी व्याख्यच्छातपर्थी श्रुतिम्॥ भर्षात् पाशशर गोत्र वाले नागस्वामी के पुत्र हरिस्वामी ने भवन्ति में रहते हुए, यथाशक्ति श्रुति का वर्ध दिखाया है । व्रवन्तिनाथ श्रीमान् विक्रम महाराज के धर्माध्यत्त हरिस्वामी ने शतपथ का ब्याख्यान किया ।

यह श्लोक त्राचार्य हिस्सामी के अपने लिखे हुए प्रतीत नहीं होते । हमारे पास शातपथ के द्वितीय कागड़ पर हिरिश्वामी का माध्य है । उस में कहीं भी ऐसे श्लोक नहीं पाये जाते। अस्तु, चाहे यह श्लोक हिरिश्वामी कृत न भी हों तो भी इन में मसत्य का भाव प्रतीत नहीं होता।

उन्बट अपने मन्त्रभाष्य की समाप्ति पर लिखता है—

ऋष्यादींश्च नमस्कृत्य अवन्त्यामुबटोऽवसन् ।

मन्त्राणां कृतवान्माष्यं महीं भोजे प्रशास्ति ॥२॥

अर्थात् ऋषि, मुनियों को नमस्कार कर के, अवन्ति में रहते हुए उन्बट ने मन्त्रों का भाष्य पूर्ध किया, जब कि महाराज भोज पृथिवी पर शासन करते थे । भोज का काल दशम शताब्दी ईसा है। अतः यहीं काल उन्बट का हुआ। अब उन्बट अपने मन्त्रभाष्य २४। ८॥ में लिखता है—

## क्लोमा गलनाडीति कर्कः।

काशी-मुद्रित कात्यायन श्रीत भाष्य ६।१५६॥ में सम्प्रति यह वचन मिलता है— क्रोमो गलकनाडी प्रीह: प्रसिद्ध: ।

मन्त्रभाष्य त्रोर कर्कभाष्य जिस बुरी रीति से सम्पादित हुए हैं, उसे जानते हुए इम कह सकते हैं, कि उन्बट कात्यायन श्रोत भाष्यकर्ता कर्क को ही उद्भृत कर रहा है |

कर्क का काल जानने के लिए एक और उपाय है, पर वह भी हमें उच्चट से पहले काल तक नहीं ले जाता । हेमादि ( १२वीं प्राताब्दी ) अपनी चतुर्वर्ग चिन्तामिया कालनियाँय पृ० ६१६, ६२२ इत्यादि पर त्रिकायडमयडन को उद्भृत करता है। इससे पता लगता है कि त्रिकायडमयडन का कर्ता कम से कम १२वीं प्राताब्दी में हुआ होगा। त्रिकायड मयडन १ १ १ २ ॥ १ । १३ ॥ पर यहीं कर्क उद्भृत है। इस लिये कर्क ११वीं शताब्दी से पूर्व का प्रन्थकार है।

कर्क अपने कात्यायन श्रौतसूत्र भाष्य ८१९८१॥ में हरिस्वामी को उद्भूत करता है। इस लिए ज्ञात प्रमाणों के आधार पर हम कह सकते हैं कि आवार्य हरि स्वामी दशभ ग्रताब्दी से पूर्व का तो अवस्य ही है।

#### २--- उद्य

बीकानेर के सूचीपत्र पृष्ठ ६६ पर लिखा है कि उव्वट ने भी शतपथ ब्राह्मण पर भाष्य किया था। हमने इस का कोई हस्तलेख बभी तक नहीं दखा।

#### ३--सायण

शतपथ त्राह्मण पर सायणभाष्य के कागड १-३, ४-७ और ६ एशियाटिक सोसाईटी कलकत्ता में क्रुप चुके हैं। सायणभाष्य का ढंग सर्वत्र एक जैसा ही है।

### **४**—कवीन्द्राचार्य

बीकानेर के स्चीपत्र पृष्ठ ७१ संख्या १७६ के नीचे शतपथ के उषासम्भरण अर्थात क्रिटे कागड पर कवीन्द्राचार्य सरस्त्रतीकृत भाष्य का उल्लेख है । प्रतीत होता है, प्रम्थकार का नाम जानने में राजेन्द्रलाल मित्र को भूल हुई है। यथि मैंने इस हस्तलेख को नहीं देखा फिर भी अनुमान करता हूं कि यह कवीन्द्राचार्य सरस्त्रती के पुस्तकालय की विख्यात हस्ताल्त्रों की मुहर को इस कोश के ऊपर देख कर ही मित्र महाश्य ने भूल की है। यह तो हरिस्वामी का भाष्य दिखता है।

#### काण्व रातपथ ब्राह्मण

#### नीलकण्ड

महाभारत वनपर्व १६२ । ११॥ की टीका करते हुए नीलकाठ लिखता है—
'सूर्यामासा विचारन्ता दिवि, इति मन्त्रवर्णनात्। सूर्यामासा सूर्याचन्द्रमसावित्यर्थः । निषुणतरमुपपादितमेतदस्माभिः काग्वशतपथभाष्ये एकपादीकाण्डे ।

कावव शतपथ ब्राह्मण की भूमिका १० २६ के डाक्टर कालवड के लेख से झात होता है कि कावव ब्राह्मण के पाठों ख्रीर विभागों की दृष्टि से मूल के दो भाग हो गए हैं। इन में से एक है उत्तरीय द्वीर दृसरा है दािलाणात्य। उत्तरीय स्थवा बनारस के निकटस्थ देशों में जो कावव ब्राह्मण के हस्तलेख पाए गए हैं उन में प्रथम कावड का नाम एकपात् है। दािचणात्य हस्तलेखों में इसी का नाम एकवायी कावड है। नीलक्यठ ने पूर्विक्त लेख में एकपादी कावड का नाम लिखा है, इस से प्रकट होता है कि यह नीलक्यठ उत्तरदेशीय, महाराष्ट्र प्रथवा बनारस के निकट का ही रहने वाला था। इस का काल लगमग ५०० वर्ष पूर्व का है।

## तैत्तिरीय ब्राह्मण

#### १-भवस्वामी

भट्टभास्कर तैत्तिरीय संहिताभाष्य प्रथम काग्ड पृ० २ के ग्रन्त में लिखता है-वाक्यार्थिकपराण्यधीत्य च भवस्वाम्यादिभाष्याण्यतो

## ु 🤛 भाष्यं सर्वपथीनमेतदधना सर्वीयमारभ्यते ॥

अर्थात — वाक्यार्थमात्र करने वाले भवस्वामी आदि के भाव्यों को पढ़ कर यह सर्वाग पूर्ण भाष्य अब आरम्भ किया जाता है।

इस से स्पष्ट है कि भवस्वामी भटमास्कर से पूर्व का व्यक्ति है । कितने पूर्वकाल का, यह हम नहीं कह सकते । बर्नल तालोर के सूचीपत्र पृश्क पर लिखता है कि भटभास्कर दशम शताब्दी में हुआ। था । इस लिए इतना तो सत्य है कि भवस्वामी दशम शताब्दी से पहले हो जुका था।

विकायड संगडन १ । १०० ॥ में केशवस्वामी का नाम मिलता है । विकायड संगडन लगभग ११ वीं शताब्दी का प्रन्थ हैं । केशवस्वामी इस से कुळ पूर्व हुआ होगा। यह केशवस्वामी धपने बौथायन प्रयोगक्षार के धारम्भ में लिखता है—

नारायणादिभिः प्रयोगकारैरेकं पक्षमाश्चित्य दर्शपूर्ग्गमासादीनां प्रयोग उक्तः । आचार्यपादैः द्वैधे पद्मान्तरागुकानि । भवस्वामिमतानु-सारिणः प्रया तु उभयमध्यङ्गीकृत्य प्रयोगसारः क्रियते ।

त्रथित—नारायणादि प्रयोगकारों ने एक पत्त का ही आश्रय ले कर प्रयोग कहा है। आचार्थपाद ने द्वैध में पत्तान्तर भी कहे हैं। भवस्वामी मतानुसारी में दोनों को अङ्गीकार कर के प्रयोगसार लिखता हूं।

इस से भी निश्चित होता है कि भवस्वामी दशम शत।ब्दी से पूर्व का है।

भवस्वामी ने तेस्तिरीय संहिता, तेस्तिरीय ब्राह्मण द्यौर बौधायन श्रौत पर श्रपने भाष्य वा विवरण लिखे थे। इन में से अब श्रौतिविवरण के ही भिन्न भिन्न भाग भिन्न भिन्न पुस्तकालयों में मिलते हैं।

## २-कौशिक भट्ट भास्कर मिश्र

ऋग्वेद के सायण भाष्य के स्वकीय संस्करण के प्राक्कथन में मैक्समृत्तर लिखता है—

"सायग भद्र भास्कर का निम्नलिखित स्थलों में उल्लेख करता है—

ऋ० भा० १ | ६३ | ४ ॥

現 ,, 91991811

ऋ० .. १ **| ५४ |** १५ ॥

ऋ० , ६ । १ । १३ ॥

ऋ० "७|१|७॥

इस के त्रागे मैक्समूलर लिखता है कि 'भट्ट भास्कर के ये प्रमाण सायण ने सम्मवतः उस के तैत्तिरीय—भाष्यों में से लिए होंगे ।' 9

मैक्समूलर ने यह लेख सन् १८०४ में लिखा था। सन् १९०६ में, सायण ग्रोर भट्टभास्कर भाष्ययुक्त रहाध्याय की भूमिका में वामन शास्त्री ने लिखा था—

महभास्करोऽयं माध्यवाचार्याक्र प्राचीन इति तु निश्चितमेवेति । अर्थात्-यह भटभास्कर माध्यवाचार्य (सायण) से प्राचीन नहीं, यह निश्चित ही हैं। सन् १६२१ में आर. शामशास्त्री ने भटभास्कर भाष्ययुक्त तैत्तिरीय ब्राह्मण दितीयाष्टक के उपोद्धात में लिखा था—

"ं स किस्ताब्दानां पञ्चदशशतकस्यान्ते प्रायेण सम⊦सीदिति संभाव्यते । ''एष निष्पावके'ं ।

अर्थात्—मटभास्कर ईसा की १४वीं शताब्दी के चन्त में हुन्रा था। इस में प्रमाण भास्कर का चपना श्लोक है । उस श्लोक के निष्पवाके शाके का अर्थ १४२० शकाब्द बनता है। भट भास्कर का भाष्य सायणभाष्य का अनुवादमान है।

यह बहुत विस्मय का स्थान है कि वामन शास्त्री, ऋथवा शाम शास्त्री में से किसी ने भी बर्नल और मैक्समूलर के लेखों का खवडन किये विना, ऋपने मत की स्थापना की । सम्भवतः उन्होंने बर्नल और मैक्समूलर के लेख देखे ही नहीं।

१ अध्यवेदभाष्य, दूसरा एडीशन, भाग ४, । वर्तन के साथ तैत्ति । आरु भट भार के दूसरे अप्रक के प्र• ४३ पर २ यह श्लोक अन्तिम पदके थोड़े से परि- भी मिलता है ।

तै॰ संहिता, ब्राह्मण ऋौर ब्रारणयक पर भट्ट भास्करभाष्य का सम्पादन करने वाले महादेव शास्त्री ऋौर शाम शास्त्री ने भट्ट भास्कर का काल जानने के लिए सहायक सामग्री को एकत्र करने में श्रग्रुमात्र भी प्रयास नहीं किया, ऐसा कहने में हमें कोई संकोच नहीं। श्रन्यथा हमारे मित्र शाम शास्त्री जैसा विद्वान् ऐसी भूल कहापि न करता।

## भट्ट भास्कर सायण कापूर्ववर्ती है मैक्स मूछ र के अनुमान की पुष्टि

भट भास्कर भाष्य से लिए हुए पांच प्रमाणों में से, जिन्हें मैक्समूलर ने ऋग्बेद के सायगाभाष्य में पाया, मैं ने तीन ठीक उन्हीं शब्दों में भट भास्कर के भाष्यों में ढूंड लिए हैं। वे निम्नलिखित हैं—

१—ऋग्वेद १।६३।४॥ सायण—परावैरित्येतद्व्ययं, नीचेरुचैरिति-चद्ति भद्रभास्करिमश्रः।

तै० सं० १। ४। ३६ <sup>२</sup> ॥ भहभास्कर—पाचैः "उच्चैरादिचद्व्ययं इष्टब्य्म्। तै० सं० १ । ८ । २२<sup>४२</sup> ॥ "पराचैः "निपातीयं यथा उच्चैः नीचैः। २ —ऋखेद १ । ८४।१४॥ सायग् —अपीच्यो ऽप्रकाशः इति भहभास्करमिश्रः। तै० सं० ७ । ४ । १६<sup>५८</sup> ॥ भास्कर—अपीच्यः अप्रकाशः।

३—ऋग्वेद ६ । १ । १३ ॥ सायण—भड़भास्करमिश्रो प्रध्येकपदं सम्बुध्यन्तं (बस्ताते) चकार।

तै॰ ब्रा॰ १६ । १० १३ ॥ भास्कर — हे घसुताते ! वसूनां धनानां कर्तः ।
सायणीय भ्रध्वेदभाष्यान्तर्गत ७ । १ । ७ ॥ पर उद्घृत चौथा प्रमाण तै॰ सं०
के चतुर्थ काण्ड से लिया गया प्रतीत होता है । निवयद्ध भाष्यकार देवराज यज्ञा भी
२ । १४ । ३७ ॥ पर भास्कर के इसी प्रमाण को उद्घृत करता है । तै॰ सं० चतुर्थ
काण्ड पर भ्रभी तक भास्कर का भाष्य नहीं मिला । इस लिए हम इस प्रमाण के
स्रोजने में श्रशक्त हैं ।

ऋग्वेद १ । ७१ । ४ ॥ वाला प्रमाण हम नहीं खोज सके । इतने से यह निर्विवाद सिद्ध हो जाता है कि भट्टभास्करमिश्र सायण से पूर्वकाल का था। वामन शास्त्री ग्रोर शामशास्त्री की भूल तो इसी से प्रकट है।

१ ते • सं • में यह मनत्र नहीं है ।

## भद्द भास्कर देवराज यज्वा का पूर्ववर्ती है

देवराज यज्य सायण से कुछ पूर्वकालांत है । सायण ऋग्वेद भाष्य १। ६२। १ ॥ में इति निघण्टुभाष्यं कर कर एक वचन उद्धृत करता है। वह वचन देवराज यज्य के निघण्टुभाष्यं कर कर एक वचन उद्धृत करता है। वह वचन देवराज यज्य के निघण्टुभाष्यं में उस्त्रा पद के व्याख्यान में मिल जाता है। इस से कुछ १ निश्चित होता है कि देवराज सायण से पूर्वकाल का है। पर इस प्रमाण पर अधिक बल नहीं दिया जा सकता । प्राचीन संस्कृत प्रन्थों की टीकाओं के पढ़ने से हम जानते हैं कि एक के पीछे द्वरा टीकाकार प्राय: वैसे ही राज्य रखता हुआ, टीका करता चला जाता है। इसी प्रकार सम्भव है कि देवराज यज्य ने यह वचन निषण्ड के किसी पूर्वकाल के टीकाकार से ले लिया हो. और सायण भी उसे ही उद्धृत करता हो । पर एक और बात है, जो इस सन्देह की उपस्थित में भी निश्चित कराती है कि देवराज यज्य सायण से तीस चालीस वर्ष पहले हो चुका था।

देवराज युवन अपने निषपदुभाष्य की भूमिका में चौदहवीं शताब्दी के आरम्भ तक के भरतस्वामी आदि भाष्यकारों को उद्भुत करता है। पर सायणामाध्य के भाष्यों को उस ने कहीं भी उद्भुत नहीं किया। यद्यपि किसी को उद्भुत न करना इस बात को सिद्ध नहीं करता कि प्रन्थकार उसे जानता ही नहीं, अथवा वह व्यक्ति प्रन्थकार के काल से उत्तरवर्ती है, पर इस स्थानविशेष पर हम जानते हैं, कि सायणामाध्य को उद्भुत न करने बाला देवराज युव्व उन से पहले का है।

यहीं देवराज यज्व अपने निवयदुभाष्य में भट भास्कर को बहुधा उद्धृत करता है। उन उद्धरणों में से चार प्रमाण हम नीचे लिखते हैं।

१—निघवटु १।१।१६॥ देवराज—सर्वाधियोवणातः पूषा इति भ्रष्टभास्करमिश्रः। तै॰ सं॰ १।२।२४ ॥ भास्कर—पृथिवी पृषा सर्वाधियोवणातः।

२--निघवडु १।१।१६॥ देवराज--भटमास्वरिमश्रेण-- ब्रश्नं परिवृत्वम् । अरुष-

#### · मारोवनम् इति ।

तै॰ सं॰ ७।४।२०४ ॥ भास्कर—ब्रघ्नं परिवृद्धमार्थः अरुषं अरोषणमा ? तै॰ ब्रा॰ ३।६।४९ ॥ भास्कर—आरोचनादरुषः ।

३—निचगढु २।१४,४६॥ देवराज---- प्रमे संवेषिष...समन्तास्त्रापय,इति भट्ट-भास्करमिश्रः।

ते० सं० २१६१२१<sup>९९</sup> ॥ भास्कर—सुस्तंवेषिषः सु**हु समन्तात्प्रापय ।** 

४---निघगद्व १।११।२४॥ देवराज---भट्टमास्करमिश्रः--स्वयं सरस्वती आह ब्रते । स्वैव ते वागित्यब्रवीत् । इति ब्राह्मग्रम् ।

तै॰ सं॰ १।१।३<sup>५</sup>॥ भास्कर—स्वाहा स्वयमेव सरस्वती आह ब्रुते । स्वैव ते वागित्यब्रवीतः । इत्यादि ब्राह्मणम् । [तै॰ ब्रा॰ ३।२।३॥]

इस तुलना से पूरा निश्चित हो जाता है कि भट्ट भास्कर देवराज यज्य से भी कक पहले कालका था।

सायण से कुछ ही पहले काल का अस्यवामीय सुक्त का भाष्यकार आत्मानन्द भी अपने ग्रन्थ की भूमिका में वेदभाष्यकारों में भट्ट भास्कर का नाम लिखता है।

## भट्टभास्कर के भाष्यों में उस के काल पर प्रकाश डालने वाली सामग्री

तै॰ सं॰ भाष्य १।८।१॰ <sup>१९</sup> ॥ पर भट्ट भास्कर लिखता है—

तस्मादिममामुष्यायणं सिंहवर्मणः पुत्रं नन्दिवर्माणं ... सुवध्वम् ।

पन: तै॰ सं॰ भाष्य शानाशर ।। पर दो राजाओं के नाम मिलते हैं । राजसिंहवर्मा। राजेन्द्रवर्मा।

पुनः तै० सं० भाष्य शा⊏।१२<sup>२२</sup> ॥ पर लिखा है——

श्रयं च यजमानः श्रसौ नर्रासिहवर्मा श्रामुब्यायणः राजेन्द्रवर्मणो ऽपत्य-मिति " पितुर्नाम गृह्यते, राजेन्द्रायण इति यथा ।

पनः तै॰ सं॰ भाष्य शशामें राजा वीरसिंहवर्मा नाम भिलता है। दुवेऊइल महाराय ने पछव राजान्त्रों की जो परम्परा दी है?, तदनुसार नन्दिवर्मा

नाम के तीन राजा हुए हैं। उन में से नन्दिवर्मा प्रथम ( सन् ४२४-४४० ) से

१ देखो, मैक्समूलर कृत प्राचीन संस्कृत साहित्य का इतिहास पृ• १२३। अस्य-बडोदा में। वामीय सुक्त भाष्य के ज्ञात पुस्तका- 2 Aucient History of the Decean, लयों में तीन हस्तलेख हैं। (१) 1920, p. 70. इंगिडया आफिस लगडन में (२)

पंजाब यूनिवर्सिटी लाहीर में (३)

पूर्व स्कन्दवर्मा (सन् ४००-४२४) और उस से पूर्व सिंहवर्मा (सन् ४०४-४००) का नाम मिलता है। सम्मवतः यही सिंहवर्मा है, जिस के पुत्र निस्विन्या है। इस वोनों का मध्यवर्ती स्कन्दवर्मा कौन है, यह इतिहासक स्वयं विचारे। सिंहवर्मा और भी हुए हैं, पर इस सम्बन्ध में यही युक्त राजा है। नरसिंहवर्मा नाम के दो राजा हुए हैं। पहला (सन् ६३०-६६८) और दूसरा (सन् ६६०-७१४)। राजेन्द्रवर्मा और वीरसिंहवर्मा नाम दुबेळक्ल-महाराय-शोधित वस्प्या में नहीं मिलते। सम्भव है कोई सिंहवर्मा ही वीरसिंहवर्मा कहाता हो। राजेन्द्रवर्मा, सम्भवतः महेन्द्रवर्मा (सन् ६००-६३०) हो।

इन ऐतिहाहिक नामों से हमें पता चलता है कि भट भास्कर छठी श्रोर सातवीं शताब्दी के राजाश्रों के नाम लेता है । यदि यह नाम उस ने स्वयं लिखे हैं, तो बहुत सम्भा है कि वह इन में से किसी राजा का समकालीन हो। श्रोर यदि उस ने पुराने भाष्यकारों से ही ले कर ये नाम लिख दिए हैं, तो वह इन का कितना ही उत्तरवर्ती हो सकता है । ऐसी दशा में वर्नलकथित दशम शताब्दी ही श्राभी तक भट भास्कर का काल मानना पड़ता है।

बर्नल तक्षीर के स्वीपत्र पृ० ७, प्रथम कालम में लिखता है कि—निष्पवाके शाके का ग्रंथ ही अनुमुछ मष्ट भास्कर है। वह तेलुग्र ब्राह्मण था । तेलुग्र ब्राह्मण ही ग्रपने इलनामों के स्थान में पौषों के नाम लेते हैं। शामशास्त्री ने दाचिणात्य होते हुए भी इस बात का ध्यान नहीं किया, ग्रतः उस का निष्पावके शाके का १४२० शकाब्द ग्रथ, कल्पनामात्र है।

भट्ट भास्कर अपने भाष्यों में एक २ शब्द के बहुधा दो २, तीन २ अर्थ देता है। अपने काल का यह अच्छा विद्वान होगा । स्वरप्रिक्या का इसे प्रशस्त ज्ञान था। कहीं २ मन्त्रों के आध्यात्मिक अर्थ भी कर जाता है। पूर्व भाष्यकारों को केचित, अपरे, अन्ये आदि कह कर ही उद्धृत करता है।

## ३--रामाण्डार≕रामाग्निचित्

त्रिकागडमगडन प्रथम काग्ड में लिखा है—
दुर्ब्राह्मणं समाचष्टे कर्कः शाखान्तरश्चतेः ॥१३५॥
पक्षमङ्गीकरोत्येनं मन्त्रब्राह्मणभाष्यकृतः ।१३६॥

अर्थात्—शाखान्तर श्रुति के प्रमाण से कर्क उसे दुर्शाक्षण कहता है। इसी पच को मन्त्रब्राह्मण-भाष्यकार स्वीकार करता है।

त्रिकागडमगडन का टीकाकार तिखता है— मन्त्रब्राह्मणभाष्यकृत् रामाण्डारः।

यदि यह । टीक । कार भूलता नहीं, तो रामाभिन्ति ने आपस्तम्ब श्रीत सूत्र के समान तैत्तिरीयसंहिता और ब्राह्मण पर भी वृत्ति वा भाष्य किया होगा । रामाण्डार ने धूर्तस्वामी के आपस्तम्ब श्रीत भाष्य पर वृत्ति लिखी थी । उस वृत्ति के आपस्म में वह लिखता हैं—

आपस्तम्बं नमस्कृत्य धूर्तस्वामीप्रसादतः । तद्भाष्यवृत्तिः क्रियते यथाशक्ति निरूपिता ॥२॥ कौशिकेन तु रामेण अद्धामात्रविजृंभिताः। वेदार्थनिर्णये यत्नः क्रियते शक्तितोऽधुना ॥४॥

प्रार्थात् — ग्रापस्तम् को नमस्कार कर के धूर्तस्वामी की कृपा से यथाशक्ति उस के भान्य की बृक्ति की जाती है।

कौशिक गोत्र वाले सम ने केवल श्रद्धा से प्रेरित होकर अब वेदार्थ का शक्ति भर यहां किया है |

हमारे ज्ञान में अभी तक इस भाष्य का कोई हस्तलेख नहीं आया ।

४—सायण ( लगभग १३१४-१३८७ ईसा )

सायण ने इस ब्राह्मण पर भी भाष्य लिखा था जो कलकत्ता च्रीर पूना में कृप चुका है।

### ताण्ड्य महाब्राह्मण १—जयस्वामी

पीटसेन अपनी दूसरी रिपोर्ट, एप्रिल सन् १८८२-मार्च १८८४, पृ० १७६, संख्या २१ पर ताण्ड्यब्राह्मणभाष्यटीका नाम का एक कोश दर्ज करता है। वह इस का कर्ता हरिस्वामीपुत्र बताता है। यह प्रन्थ अलवर के राजकीय पुस्तकालय का है। यह पूर्वोक्त रिपोर्ट सन् १८८४ में छपी थी। १८६२ में पीटर्सन महाशय ने ही अलवर के प्रन्थों का एक बड़ा सूचीपत्र छपत्राया था। उस में संख्या २४३ पर इसी प्रन्थ को ताण्ड्यब्राह्मण भाष्य लिखा है। इस का कर्ता हरिस्वामीपुत्र

जयस्वामी है। वह अपने भाष्य की समाप्ति पर विखता है— पञ्चविंशार्थमालेयं या जयस्वामिना कृता। हरिस्वामिस्रुतेनास्यां दशाहः परिसंस्थितः॥

अर्थात्—हिस्स्वामिस्रुत जयस्वामी की बनाई हुई पञ्चितिशार्थमाला में दशाह समाप्त हुआ।

इस से ज्ञात होता है कि इस भाष्य का नाम पश्चितिशार्थमाला है। जयस्वामी के विषय में इस से अधिक हम अभी तक कुछ नहीं जान सके।

#### २-सायण

सायगाचार्थ का भाष्य कलकत्ता में छप चुका है।

### ३---नारायणाचार्य

इस ग्राचार्थ के भाष्य का एक हस्तलिखित प्रन्थ मैस्र के सूचीपत्र सन् १६२२, पृ० ६ पंक्ति १ पर दर्ज हैं।

## षडुविंश ब्राह्मण

#### १—सायण

सायण ने इस श्राह्मण पर विज्ञापनभाष्य नाम की टीका लिखी है।

# मन्त्रब्राह्मण

# १—भट्ट गुणविष्णु

हाईन्रिश स्टोन्नर अपने मन्त्रब्राह्मण की भूमिका पृ० ३१ पर लिखता है—
"मन्त्रब्राह्मण पर दो भाष्य हैं। पुराना भाष्य द्रामुक के पुत्र गुणविष्णु का
है ज्रीर नया सायण का। सायण अपने पूर्वज के प्रन्थ को बहुधा काम में लाता है।
गुणविष्णु का सुनिश्चित काल जानना असम्भव है। "वह १४वीं शताब्दी से थोड़ा
सा पहले हो सकता है।"

सायण ने कहीं नाम लेकर गुणविष्णु का प्रमाण दिया हो, ऐसा स्टोन्नर महान्तय ने नहीं लिखा।

मन्त्रार्थदीपिका का कर्ता शासुझ मपने ग्रन्थ की भूमिका में लिखता है— उबटे मनत्रव्याख्या गुग्राविष्णी ब्राह्मणीयसर्वस्वे ।

मर्थात् उञ्चट भाष्य में जो मन्त्रव्याख्या है, तथा गुणविष्णु के भाष्य में, च्रीर ब्राह्मणसर्वस्व में।

शत्रुझ का काल निश्चित है। वह अपनी भूमिका में लिखता है-

आदेशाद्य राज्ञस्तस्य श्रीधर्मचन्द्रस्य ॥=॥

सर्थात् महाराज श्री धर्मचन्द्र की आज्ञा से । इस से पूर्व वह प्रयागखन्द्र, और श्रीरामचन्द्र का नाम लिख चुका है। ये सब त्रिगर्त = काङ्गड़ा के राजा थे। प्रयागचन्द्र का काल सन् १४६४, रामचन्द्र का १४१० और धर्मचन्द्र का काल सन् १४२ है। इस लिए हम इतना तो निश्चय से कह सकते हैं, कि गुणविष्णु १६ वीं शताब्दी से पहले का था।

## दैवत ब्राह्मण सायण

सायण-भाष्य के सिवा इस ब्राह्मण पर दूसरा भाष्य ब्रभी तक नहीं मिला ।

## आर्षेय ब्राह्मण

#### १--सायण

सायण का ऋषिय बाह्मण भाष्य छप चुका है।

### २-काइयप भट्ट भास्करमिश्र

कारयप भड़ भास्करने सामवेदार्षियदीप नाम का भाष्य विखाया। यह कौंशिक भड़ भास्कर से भिन्न व्यक्ति है । बर्नल तक्षीर के स्वीपन ए० ७, टिप्पणी ९ में लिखता है कि, ''इस ने सामनाझयों पर भाष्य विखे थे, ऐसा कहा जाता है । मैं ने वे नहीं देखे। यह भड़ भास्कर भरतस्वामी को उद्घृत करता है।'' बर्नल के सूची-पत्र पृ० ११ के अनुसार १३ वीं शताब्दी के अन्त में भरतस्वामी जीवित था। अतः कार्यप भड़ भास्कर लगभग सायण का समकालीन होगा।

मैसूर के सुचीपत्र सन् १६२२, पृ० ४ पर इस के एक हस्तलेख की सूचना दी गई है ।

# सामविधान ब्राह्मग्

## १--भरतस्वामी

भरतस्वामी सामवेदादि प्रन्थों का प्रसिद्ध भाष्यकार है । इस के पिता का नाम नारायण और माता का नाम यक्षदा था। भपने सामवेदभाष्य की भूमिका में वह लिखता है—

होसलाधीश्वरे पृथ्वीं रामनाथे प्रशास्ति । न्याख्या क्रियते ऽयं क्षेमेण श्रीरङ्गे वसता मया ॥

मर्थात्—होसलाधीश्वर रामनाथ के राजत्व काल में श्रीरङ्गपटम में निवास करते हुए मैंने यह ब्याख्या की है। इस भरतस्वामी के सामविधान-ब्राह्मण-भाष्य का एक हस्त्रतीख श्रतवर के राजकीय प्रस्तकालय में सरचित है। उस के भन्त में निन्नलिखित लेख है—

इति सामविधाने शाचार्यभरतस्वामिकृतौ पदार्थमात्रविकृतौ तृतीयो प्रगात प्रपाठक इति सामविधानभाष्यं समाप्तम् ।

होसलाधीश्वर राम का काल बर्नल के कथनानुसार सन १२६३--१३१० है। संहितोपनिषद ब्राह्मण

### **१**−सायगा **२**−विष्णुपत्र

विष्णुपुत्र के भाष्य का एक इस्तिलिखित प्रन्थ बड़ोदा के स्चीपत्र भाग १, १०

सायग ने सभी कौथुम सामब्राह्मणों पर भाष्य लिखे थे । वंशब्राह्मण पर भी उसका भाष्य मिलता है।

#### जैमिनीय ब्राह्मग्रा भवत्रात

मेरे मित्र संस्कृत वाङ्मय के ब्राद्वितीय जीर्चोद्धारकर्ता श्री बार. ब्रनन्तकृष्णशास्त्री अ ब्रगस्त सन् १८९७ के ब्रपने पत्र में लिखते हैं—

"Yesterday I was at the Jaiminiya village......
Fortunately I discovered the following mss.....

'3. अष्ट ज्ञाह्मण On last page it was written भवजात-भाष्य on ज्ञाह्मण available at......''

म्रार्थात्—कर्ख ( ५-२-२० ) मैं जैमिनीय ब्राह्मणों के प्राप्त में था । सौभाग्य से मैंने निम्नलिखित प्रन्थ खोजलिए।......

(१) अध्वाह्मण '—इसके मनितम पत्र पर लिखा है कि ब्राह्मण पर भवत्रात भाष्य .....में विद्यमान है।

एक देवत्रात ने माश्वतायन श्रीतसूत्र पर भाष्य लिखा था। ऐशियाटिक सोसाईटी कलकता के सूचीपत्र सन् १९२३ के प्रन्थ संख्या २०७ में इसी का प्रपर नाम वराहदेव भी लिखा है। इससे मागे एक दूसरे हस्तवेख का हनाला दे कर लिखा है—वराहकाय देवत्रात। बीकानेर के सूचीपत्र सं० १८७ में इसी का

इस का अभिप्राय जैमिनीय बा० के त्राठ विभागों से हैं।

नाम वराहदेवस्वामी लिखा है। कवीन्त्रावार्थ के सूचीपत्र पृ० १ पर आश्वलायन श्रीत पर देवत्रात के भाष्य का नाम मिलता है। देवत्रात एक पुराना भाष्यकार प्रतीत होता है। श्राश्वलायन श्रीतसूत्र पर इसके भाष्य का कुछ भाग अग्निहोत्रचन्द्रिका ( आन न्दाश्रम पूना सन् १६२१) में छप चुका है। क्या भवत्रात इसी का कोई सम्बन्धी था?

### ब्राह्मणभाष्यकारों पर एक सामान्य दृष्टि

जितने भी भाष्यकारों का हमने पूर्व वर्णन किया है, उनमें से कोई भी महाराज विक्रम के काल से पहले का नहीं है। इन भाष्यकारों छौर ब्राह्मणों के सङ्कलन कर्ताचों में कम से कम तीन सहस्र वर्ष का खन्तर हो चुका था। इन से पहले भी अनेक भाष्यकार हो चुके होंगे, पर उन के सम्बन्ध में अब इम कुछ नहीं जानते। ये सब भाष्यकार प्राय: एक ही ढंग का अर्थ करते हैं। इन में से जितने पुराने हैं, वे तो शब्दार्थ मात्र करके ही सन्तुष्ठ रहते हैं। हां, साथणादि नवीन भाष्यकर कहीं कहीं व्याख्यान भी करते हैं। पर क्या व्याख्या और क्या शब्दार्थ, इन में ब्राह्मणों के रहस्यों का तार्त्यय बहुत कम दिखाया गया है। ईश्वरीय सृष्टि के आधिदेविक तस्त्रों के निद्रान का, जो ब्राह्मणों में सर्वत्र मिलता है, थे भाष्यकार स्पष्टीकरण नहीं करते। यही कारण है, कि मध्यमकाल के दुर्गाचार्य के सिवा सब वेदभाष्यकार आधिदेविक तस्त्रों को छुते तक नहीं। उनके वेद वा ब्राह्मण के भाष्य शब्दार्थ जानने में तो कुछ र सहायता कर सकते हैं, पर पुराने ऋषियों के भावों का ज्ञान नहीं करा सकते। हमें इन ब्राह्मणों के भाष्यों को बड़ी सावधानी से पढ़ना चाहिये। उपयोगी सामग्री को हम काम में ला सकते हैं, और भाष्यकारों की निज कल्पनाओं का त्याग कर सकते हैं।

## चौथे अध्याय का परिशिष्ट

## कौषीतकि ब्राह्मण मिताक्षराटीका

भाफ्रेंक्ट बृहत्सूची भाग १, पृ॰ १३२ के ब्रतुसार बनारस संस्कृत कालेज में कौषीतिक ब्राह्मण पर मिताक्षरा नाम की टीका का एक हस्ततेख है।

## शंतपथान्तर्गत मण्डल ब्राह्मण नारायणेन्द्र सरस्वती

बड़ोदा के स्वीपत्र भाग १, १० १२, संख्या ७३४ पर नारायणेन्द्र स्वरस्व-

तीकृत मण्डलबाह्मणभाष्य की विद्यमानता बताई गई है । इस भाष्य का नाम पण्डितमण्डन भाष्य है।

## शतपथान्तर्गत पिण्डब्राह्मण

कात्यायनश्राद्धसूत्र पर श्राद्धकाशिका (सम्वत् १४०५) का लिखने वाला कृष्णामिश्र दूसरी कपिडका की ब्याख्या में लिखता है—

पिगडब्राह्मणभाष्यकारोऽपि--अथ नीवीमुद्रुद्य नमस्करोतीति कण्डिकाव्याख्याने नाभेर्देक्षिणत एव नीवीस्थानमित्यमस्त ।

मर्थात्—अथ नीवीम् (मा० शतपथ २।४।२।२४॥) की व्याख्या में पिषडनाह्मणभाष्यकार भी मानता है कि नाभि के दिच्छ में ही नीवी स्थान है। इस प्रकार का वचन सायणभाष्य में नहीं मिलता। श्राद्धकाशिकाकार का अभिप्राय किस माह्मणभाष्यकार से है, यह विचारणीय है।



## पांचवां अध्याय

## ब्राह्मणकाल के समकालीन आचार्य वा राजा

ब्राह्मणप्रन्थों के प्रवक्ता सेंकड़ों ग्राचार्य थे। उन में से बहुतों का इतिहास तो अनेक ब्राह्मणप्रन्थों के जुप्त हो जाने से नष्ट हो गया है। उपलब्ध ब्राह्मणों में जिन ग्राचार्य ग्रीर राजाश्रों का वर्णन है,उन में से बहुत से समकालीन हैं। उन सब का थोड़ा २ इतिवृत्त जानने से ब्राह्मणों के काल का जानना सरल हो जाता है। इस लिए उन समकालीन ग्राचार्यों ग्रीर राजाश्रों का उद्धेख हम इस अध्याय में करेंगे। समकालीन शब्द से मेरा अभिप्राय प्राय: तीन पीड़ियों अध्वा लगभग २००वर्षों से है।

(क) शतपथ ब्राह्मण ११ | ६ | २ | १ ॥ में कहा है—

जनको ह वै वैदेहो ब्राह्मणैर्घावयद्भिः समाजगाम। श्वेतकेतुनारुणे-येन, सोमग्रुष्मेण सात्ययक्षिना, याक्षवङ्क्येन।

अर्थात — विदेह के राजा जनक का एक साथ जाते हुए श्वेतकेतु आदि बाह्मणों से समागम हुआ ।

इस से स्पष्ट ज्ञात होता है कि-

- (१) जनक ।
- (२) श्वेतकेतु आरुणेय।
- (३) सोमशुष्म सात्ययज्ञि । ग्रीर
- (४) याज्ञवल्क्य

समकालीन थे। यही परिणाम और प्रकार से भी निकलता है।

(ख) शतपथ ब्राह्मण १४। ६। ३। ११-२०॥ में निम्नलिखित वाक्य से भारम्भ करके एक गुरुशिष्य परम्परा दी है?—

तथ हैतमुद्दालक आरुणिः वाजसनेयाय याश्रवल्क्यायान्तेवासिन उक्तोवाच

भ्रथात्—उस को उद्दालक आरुणि श्रपने शिष्य वाजसनेय याज्ञवल्क्य के लिए बोला। .....

१ सम्भवतः इसी सात्ययिक्क का उक्लेख तदु होवाच सात्ययिक्कः। इतपथ १३।१।१।१ है।। में है— २ तथा देखो शतपथ १४।६।४। ३३॥

इस परम्परा का चित्र नीचे दिया जाता है---

(४) १--- उद्दालक श्राहिया

(४) २---वाजसनेय याज्ञवल्क्य

(६) ३—मधुक पेंड्ग्य १

(७) ४—चूड भागविति

(**=**) १—जानके त्रायस्थ्य

(६) ६ — सत्यकाम जाबाल

संख्या (२) का श्वेतकेतु चारुणेय संख्या (४) के उद्दालक च्राहिण का पुत्र था। च्रतः गुरु-पुत्र होने से वह याज्ञवल्क्य का श्राता<sup>२</sup> ही है।

**भनेक ग्रन्ते**वासी

- (ग) उद्दालक ब्राह्मि रवेतकेतु का पिता था । इसमें छान्दोग्य उपनिषद् का प्रमाण है श्वेतकेतुर्ह्याच्याय आसा । त'ॐ पितोबाच ······। ६ । १ ।। उद्दालको हारुणिः श्वेतकेतुं पुत्रमुवाच ·····। ६ । ८ । १ ॥
- (घ) चित्त शैलन संख्या (९) नाले जनक का समकालीन है, क्योंकि जैमिनीय ब्रा० १ । २४४ ॥ में लिखा है— ं चित्तो हु वे शैलनो जनकं वैदेहं समृदे ।

ग्रर्थात्-चित्त शैलन जनक नैदेह से बोला ।

९ सम्भवतः यही पेड्य शतपथादि ब्राह्मणों में उद्शत है। देखो शतपथ ९२।२।२।४॥ और ९२।१। ९। ८॥ में लिखा है—— एतन्द्र स्म तद्विद्वानाह पेंड्या। अर्थात्—यह जानते हुए पेड्य बोला। तथा मधुक नाम से इसी का उक्षेख कों० १६।६॥ में है। बृहद्देवता **१ ।** २४ ॥ में भी इस का उक्षेख है ।

श्वाइवलक्य के समान यह भी संन्यासी
हो गया था। वेखो जावाल उपनिषद्—
परमहंसानाम संवर्तक-आरुणिः
श्वितकेतः॥६॥

देखो, नारदपरित्राजकोपनिषद् ८६ ।

### (१०) चित्त शैवान

(ङ) ब्राजातशत्रुभदसेन संख्या (४) वात उद्दालक ब्राहिए का समकालीन था। शतपथ ४। ४। ४। १४॥ में लिखा है——

### भद्रसेनमाजातशत्रवमारुणिरभिचचार।

अर्थात्—-ग्राजातशत्र के पुत्र भद्रसेन पर ग्रारुणि ने अभिचार कर्म किया। (११) भद्रसेन

(च) इसी उद्दालक को चित्र गाग्यायिण ने स्थयज्ञार्थ वरा था--चित्रो ह वै गाग्यायणिर्यक्ष्यमाण आरुणि वले । स ह पुत्रं श्र्वेतकेतुं प्रजिगाय याजयेति । कौषीर्ताक उप० १ । १ ॥ प्रथात्—यज्ञ करने की इच्छा करने वाले चित्र गाग्याणि ने प्राकृणि को वरा । वह पुत्र श्वेतकेतु को बोला, तुम यज्ञ करात्रो ।

## (१२) चित्र गाग्यीयिशा ।

(क) जनक की महती सभा में गुरु उद्दालक र भी शिष्य याज्ञवल्क्य से प्रश्न पूकता है—

अथ हैनमुद्दालक आरुणिः पप्रच्छ याज्ञचल्क्य । হাত १४। ६। ७।१॥ (१३) कहोल कीकीतक

इसी उदालक ग्राविष का शिष्य था। शांखायन ग्रारायक १४।१॥ में लिखा है। कहोलः कौषीतिकिरुद्दालकादारुणेः।

(ज) संख्या (६) का सत्यकाम जाबाल ही जनक को कुछ उपदेश दे गया या । उसी उपदेश को याज्ञबल्क्य जनक से सुन रहा है। जनक कहता है— अव्ववीनमे सत्यकामो जाबालः। रातपथ १४। ६। १०। १४॥

(क) इसी संख्या (६) वाले सत्यकाम जावाल का एक गुक्ष-स (सत्यकामो जाबालः) ह हारिद्भुमतं गौतममेत्योवाच । छा० उ० **४। ४**। ३॥

# (१४) हारिद्रुमत गौतम था।

९ कई सम्पादकों ने यहां गाङ्गायिन पाठ शुद्ध माना है। परन्तु जै० ब्रा॰ २। ३॥ में गाग्यीयिष पाठ ही मिलता है। २ इसी का पिता अरुण औपवेशि था। देखों शतपथ १४। ६। ३३॥ तथा— ऐतद्ध स्म वा आहारूण औपवेशि:।
मै॰ सं॰ ११४१९॥१६१४॥
१ इसी का कथन शतपथ १२१४।२११॥
में किया गया है—
इति ह स्माह सत्यकामो जावालः

(ञ) एक बार श्वेतकेतु झारुखेय ने वैश्वासब्य को अपना होता बनाया था। शतपथ १०।३।४।१॥ में लिखा है——

रवेतकेतुर्हीरुणेयः यक्ष्यमाण आस । .....

स होवाचायं न्वेव मे वैश्वासव्यो होतेति।

(१४) वेशवासव्य ।

(ट) श्वतकेतु आरुणेय ही

(१६) पश्चालाधिपति प्रवाह्या जैवलि के समीप गया था-

श्वेतकेतुर्हीरुणेयः पञ्चालानार्थः समितिमेयाय । तथ्धं ह प्रवाहणो जैवलिरुवाच । छा० उ**० ५ । ३ । १** ॥ १

लगभग एसा ही पाठ बृहदारायक ६।२।१॥ में भी है।

(ठ) मतुभाष्यकार मेधातिथि ३।१४०॥ में किसी लुप्त ब्राह्मण सं श्वेतकेतु सम्बन्धी एक पाठ उद्धृत करता है—

श्वेतकेतुर्ह वा आरुणेयः। अस्ति मे पञ्चालेषु ज्ञियो मित्रम, इति। (ड) इसी जाबाल के पास शातवर्षेय धीर गया था। शतवय १०। १।३।१॥ में लिखा है—

धीरो ह शातपर्णेयः महाशालं जावालमुपोत्ससाद ।

(१७) धीर शातपर्येय

(ढ) यही श्वेतकेतु जब ब्रह्मचारी था, तब--

(१८) अश्विद्वय ने इस की चिकित्सा की थी। देखो विश्वरूपाचार्यकृत बालक्रीडा टीका १।३२॥ में चरकों का उद्धृत पाठ—

तथा च चरकाः पठन्ति-

श्वेतकेतुं हारुगेयं ब्रह्मचर्यं चरन्तं किलासो जन्नाह । तमश्चिना-बूचतुः । 'मधुमांसौ किल ते भैषज्यम्' इति ।

अर्थात — श्वेतकेतु आरुपेय को, जब वह ब्रह्मचारी ही था, किलास (एक प्रकार का कुष्ट) रोग हुआ। उसे अश्विद्धय बोलें—मधु ग्रीर मांस तेरा ग्रीवध है।

(ग्र) संख्या (१६) वाले प्रवाहण जैवलि का

(१६) शिलक शालावत्य, श्रीर

१ तुलना करो शतपथ १४।६।१।१॥

(२०) चैकितायन दाल्म्य शे संवाद हुआ था। क्योंकि वृहदास्त्रमक में निष्ठितिखित वाक्य से आरम्भ कर के उन का संवाद कहा है— त्रयो होद्गीये कुराला बभुद्धः। शिलकः शालावत्यः। चैकितायनो दाल्म्यः। प्रवाहणो जैवलिः। ६।२।३॥ अर्थात्—तीनों ही जद्गीय में कुशत थे। शिलक शालावत्य, चैकितायन दाल्म्य और प्रवाहण जैविति।

(त) संख्या (२०) वाले चैकितायन दाल्भ्य का भ्राता

(२१) बक दाल्भ्य प्रतीत होता है।

(ध) इस वक दाल्भ्य तथा

(२२) ग्लाव मैंत्रेय<sup>२</sup>

का उक्षेत्र झान्दोग्य उपनिषद् में है— अथातः शौव उद्गीधः। तद्ध वको दारुभ्यो ग्लावो वा मैत्रेयः स्वाध्यायमुद्धवाज । १११२।१॥

(द) ग्लाव मैत्रेय का गुरु

(२३) मौद्रल्य

था। यह गोपथ पू॰ १। २१॥ में लिखा है—

एतद्ध स्मैतद्विद्धांसमेकादशाक्षं मोद्दर्थं ग्लावो मैत्रेयो ऽभ्याजगाम।

(ध) इन्हीं (२०) और (२१) संख्या वाले दोनों व्यक्तियों का श्राता

(२४) केशी दार्भ्य<sup>5</sup> प्रतीत होता है।

केशी ह दाभ्यों दीक्षितो निषसाद। कौ० ७। ४॥

(न) इसी केशी दार्भ्य को

(२४) केशी सात्यकामि ने उपदेश दिया था।

मै॰ रां॰ १।६। ४॥ में तिखा है—

१ इसी व्यक्ति का कथन क्वां ० ड० १ ।

= | १ ॥ मैं किया गया है |

• इसी का उक्लेख षड़विंश १ | ४ | ६ ॥

मैं मिलता है ।

३ दालभ्य और दार्भ्य में कोई भेद

नहीं । देशविशेषों में प्रन्थों के लिखे जाने के कारण ही लू और र्का भेद हो गया है । मैत्रा॰ सं॰ २ । १ । ३ ॥ में एक रथप्रोत दार्भ्य का उहेख है । एतद्ध स्म वा आह केशी सात्यकािमः केशिनं दाभ्येम् । तै॰ सं॰ २।६।२<sup>९०</sup>॥में भी लिखा है— केशिन१९० ह दाभ्यें केशी सात्यकािमख्वाच।

- (प) इसी केशी दार्स्य ने
- (२६) षिखक द्यौद्भाको कहाथा। मै॰ सं०९ |४ |९२ || में लिखाई —
  - ततः केशी षण्डिकमौद्धारिमभ्यवदत् ।
  - (फ) इन्हीं दाभ्यों के पिता
- (२७) दर्भ का वर्षन कें॰ ब्रा॰ २११००॥ में मिलता है। दर्भमु ह वे शातानीकं पश्चाला राजानं सन्तं नापचायं चक्रुः। (व) केशी दार्भ्य
- (२८) मुत्वा याइसेन का समकालीन था। कै॰ बा॰ २। ४३॥ में लिखा है— केशी ह दाभ्यों दर्भपर्णयोर्दिदीक्षे। अथ ह सुत्वा याइसेनो हंसी हिरण्मयो भूत्वा युप उपविवेश।
  - (भ) संख्या (२४) के केशी दार्भ्य ब्रोर (२४) के केशी सात्यकामि का पुरोहित
- (२६) ग्रहीनस् ग्रारवित्य था । के॰ ग्रा॰ १। २८४॥ में लिखा है—
  अथ हाहीनसमाश्वित्यं केशी दार्भ्यः केशिनः सात्यकामिनः
  पुरोधाया अपस्रोध । स हि स्थविरतरोऽहीन आस कुमारतरः
  केशी ।
  - (म) संख्या (x) वाले उदालक आरुगि का विचार—
- (३०) ग्रोनक स्वैदायन सं हुआ। दखो—

  उदालको हारुणिः । हन्तैनं ब्रह्मोद्यमाह्मयामहा इति। केन
  वीरेणेति। स्वैदायनेनेति। श्रोनको ह स्वैदायन आस। १

  शतपथ ११। ४। १। १॥

(य) इसी उदालक श्राष्ठिय के समीप--

१ इसी भाव का पाठ गोपथ पू० ३ । ६॥ में भी है।

(१९) प्रौचेय प्राचीनयोग्य द्याया था—

शौचेयो ह प्राचीनयोग्यः । उदालकमारुणिमाजगाम ।

श० ११ । ३ । १ ॥

(र) इसी उदालक के समीप

(२२) प्रोति कौशाम्बेय कौसुरबिन्दि ने ब्रक्षचर्य वास किया था—
प्रोतिर्ह कौशाम्बेयः । कौसुरुबिन्दिरुद्दालक आरुगाौ ब्रह्मचर्यमुवास । रा० १२ । २ । २ । १३ ॥
(ल) इस प्रोति कौस्रुबन्दि का पिता—

(३३) क्रस्रुविन्द ।

उद्दालक का पुत्र वा शिष्य ही था । क्योंकि तैत्तिरीय संहिता में निम्नलिखित वाक्य मिलता है—

कुसुरुविन्द् औहालकिरकामयत । ७ । २ । २ ॥ २ ऐसा ही भाव ता० बा० २२ । १४ । १० ॥ पर है । पतेन वें कुसुरुविन्द् औहालकिरिष्ट्रा भूमानमाइनुत । इसी का नाम जैमिनीय बा० १ । ७४ ॥ में भी मिलता है । कुसुरुविन्दें होहालकिरसोमानामुद्धानों ।

- (व) इसी आहिए। का समकालीन
- (३४) जीवल चैलिक

था। क्योंकि रातपथ २ । ३ । १ । ३४ ॥ में लिखा है।

तदु होवाच जीवलश्चैलिकः । गर्भमेवारुणिः करोति न प्रजन-यतीति ।

(श) इसी उदालक मारुशि के समीप-

१ इसी को गोवथ, पू० ४२।४॥ में ऐसे लिखा है—प्रेदिई वे काँशाम्बे-याः । इन दोनों में से शतवथ का पाठ शुद्ध ग्रौर प्राचीन प्रतीस होता है। २ इसी का नाम षड्विंश १ । ४ । १६॥ में मिलता है।

बाह्मणों को वेद मानने वाला रावर-स्वामी मीमांसासूत्र १। १।२ मा। पर लिखता हुमा यही तै० सं० का प्रमाण पूर्वपन्त में रख कर लिखता है, कि यह व्यक्तिविशेष का नाम नहीं है।

- (३४) प्राचीनशाल भ्रौपमन्यव ।
- (३६) सत्ययज्ञ<sup>9</sup> पौलाष ।
- (३७) इन्द्रयुम्न भालवेय ।
- (३८) जन शार्कराच्य ।
- (३६) बुडिल ग्राश्वतराश्वि 1<sup>२</sup>

ये पांच महाश्रोत्रिय गये थे । क्योंकि क्वान्दोग्य उपनिषद् में लिखा है-प्राचीनशाल औपमन्यवः सत्ययज्ञः पौलुषिरिनद्वस्रमो भालवेयो जनः शार्कराक्ष्यो बुडिल आश्वतराश्विः : ..... ॥ १ ॥ ते ह संवादयां चक्रुरहालको वै भगवन्तोऽयमारुणिः संप्रतीममात्मानं वैश्वानरमभ्येति ॥२॥ ५ । ११ ॥

लगभग ऐसा ही पाठ शतपथ १०।६।१।१॥ में पाया जाता है---

अथ हैत ऽरुणे औपवेशौ समाजग्मुः। सत्ययन्नः पौछुषिर्महाशास्त्रो जाबालो बडिल आश्वतराश्विरिन्द्रसुम्नी भालवेयो जनः शार्कः राक्ष्यः । ते होचुः। अश्वपतिर्वा अयं केकेयः सम्प्रति वेश्वानरं वेदा

कान्दोग्य उप॰ में जिस प्राचीनशाल औपमन्यव<sup>3</sup> कहा है, उसे ही शतपथ में महाशास जाबास कहा है। य दोनों नाम एक ही व्यक्ति के प्रतीत होते हैं। शतपथ के इसी प्रमाण के आग छठी किएडका में लिखा है— अथ होवाच महाशालं जाबालम् । औपमन्यव !

यह ग्रीपरन्यव विशेषण दोनों स्थानों में समान है । इस से भी हमारे इस अनुमान की पुष्टि होती है, कि प्राचीनशाल ख्रीपमन्यव=महाशाल जाबाल है। (व) इन्हीं ब्राहिण चौर इन्द्रबुस्र भाछवेय के साथी

(४०) जीवल कारीरादि, श्रीर

सत्ययज्ञ का पुत्र प्रतीत होता है। २ इसी का संख्या (१) वाले जनक से संवाद हुआ था। देखो---

९ संख्या (३) वाला सोमग्रुष्म इसी

एतदा वै तज्जनको वैदेहां बुडि-

लमाध्य तराध्यि मुवाच १४।८।१५।११॥

३ क्या गोपथ पू० ३।१९॥ में प्राचीन-योग्य इसी का नाम है।

(४९) ग्राषाढ सावयस १

थे। जै० ब्रा० १। २०१ ॥ में लिखा है—
अधैतेषां महतां ब्राह्मणानां समुदितम्। आरुणेर्जीवलस्य कारीरादेराषाढस्य सावयसस्येन्द्रद्युमस्य भालुवेयस्येति। जीवलश्च
ह कारीरादिरिन्द्रद्युमश्च भालुवेयस्तौ हारुणेराचार्यस्य सभाग
आजग्मतुः।...स होवाचषाढ आमारुणे यत्सहैव ब्रह्मचैयम चराव।
(स) इन सल्या (३४-४०) वाले पांचो जिज्ञासुत्रों को साथ केकर उद्दालक

- (४२) महाराज ग्रथपित के समीप गये थे— तान् होवाचाश्वपितचें भगवन्तोऽयं कैंकेयः संप्रतीममात्मानं वेश्वानरमध्येति । छा० उ० ५।१।१॥॥
- (४३) बर्कु वार्ष्ण
- (४४) प्रिय जानश्रुतेय

भी ब्राह्मि ब्राह्मि हे समकातीन थे। जै॰ ब्रा॰ १। २२॥ में तिखा है— आरुणिर्वाजसनेयो बर्कुर्वार्थ्णः प्रियो जानश्रुतेयो बुडिल आश्व-तराश्विवयाप्रपद्य इत्येते ह पश्च महाब्राह्मणा आसुः। ते होचु-जनको वा अयं वैदेहो ऽग्निहोत्रे ऽनुशिष्टः।

इस प्रमाग से बहुत ही स्पष्ट हो जाता है, कि उद्दालक आरुखि, याज्ञवल्क्य वाजसनेय, बर्कु वार्ष्ण, प्रिय जानश्रुतेय च्रौर बुडिल ब्राश्वतरश्चि, जनक वैदेह के समकालीन थे।

'ऐतरंय बा॰ क चुळ प्रधिक पुराना होने में' डाक्टर कीथ के हेतु का खगडन करते हुए ए॰ ७ पर हम ने लिखा था, कि ऐतरेय ६ । ३० ॥ में बुिळ्ळ आश्वतराश्चि का उक्षेख है। पूर्वोक्त जै॰ बा॰ के प्रमाण में तो साचात् ही यह बुिडल आश्वतराश्वि, आहिए का समकालीन है, इस लिए कीथ के कथन का कोई आदर नहीं हो सकता।

२ इसी का उक्लेख श॰ २ । १ । ४ । ६ ॥ में है ।

१ तुलना करो जै॰ त्रा॰ (प्रो॰ कालगड का सार १६४) तदु होचाचारुगि-राषाढं सावयसमुत्सुजमानम् ।

- (इ) संख्या (२८) वाले केशी सात्यकामि के
- (४५) खर्गल
- (४६) उद्भार
- (४७) गङ्गिना राहिच्तित
- (४८) लुषाकपि खार्गलि

समकालीन थे। जै॰ जा॰ २। १२२॥ में लिखा है—
अथेष परिक्री:। खण्डिकश्च हौद्धारिः केशी च दार्भ्यः पश्चालेषु
पस्पृधाते। स ह खण्डिकः केशिनमभिप्रजिवाय। "तस्य हैते
ब्राह्मणा आसुः। अहीना आश्वित्यः केशी सात्यकामिर्गिङ्गिना राहक्षितो छणकपिः खार्गिलिरिति।

यह खिरडक च्रौद्भारि संख्या (३७) वाला षिरडक च्रौद्भारि ही है। (क<sup>9</sup>) संख्या (९) वाले जनक वैदेह का समकालीन

(४६) सुदिचाण चैमि

था। जै० बा० २। ११३॥ में लिखा है--

तेन हेतेन जनको वैदेह इयक्षां चक्रे । तमु ह ब्राह्मणा अभितो निषेदुः । स ह प्रप्रच्छ । कस्तोम इति । स होवाच सुदक्षिणः क्षेपिः ।

(ख भ) संख्या (२४) वाले केशी दार्भ्य का साथी

(४०) हिरगमय शकुन

था। कौषीतिक ब्रा०७। ४॥ में लिखा है—

केशी ह दाभ्यों दोक्षितो निषसाद । तं ह हिरण्मयः शकुन आपत्योवाच ।

- (ग 1) संख्या (२८) वाले सुत्वा याज्ञसेन का श्राता
- (४१) शिखगडी याज्ञसेन प्रतीत होता है। इसी शिखगडी के साथी
- (४२) त्रासोल वार्ष्णिवृद्ध, झौर
- (५३) इटन् काव्य थे। कौ० ब्रा० ७। ४॥ में लिखाई—

स ह स आसोलो वा वार्ष्णिवृद्ध इटन्वा काव्यः शिखण्डी वा याज्ञसेनो यो वा स आस स स आस ।

(घ) संख्या (३६) वाले बुडिल ग्राश्वतराश्वि का साथी

(४४) गौरल

था। ऐतरेय ६। ३०॥ में लिखा है-

स ह बुलिल आश्वतर आश्विवैश्विततो होता सन्नीत्तां चक्रे।''' '''तद्व तथा शस्यमाने गौरुल आजगम।

यही परिणाम त्रोर प्रकार से भी निकलता है। गौरल त्रोर गौश्र एक ही नाम है। संख्या (६) में हम एक मधुक पेड़य का नाम लिख लुके हैं। वही मधुक इस गौश्र का समकालीन है। देखो, कौषीतिक बा॰ १६१६॥ में लिखा है— किंदेवत्यः सोम इति मधुको गौश्रं पत्रच्छ।

(ङ<sup>9</sup>) संख्या (४) वाले ग्राहिषा का साथी

(४४) गतुना द्याचीकायण था। जै० बा० १। ३१६॥ में लिखा है— ता हैता गलुना आर्झकायणः शालापतय आरुणेरिं जगे। (व<sup>९</sup>) इसी संख्या (४४) वाते गतुना त्याचैकायण का साथी

(४६) ब्रह्मदत्त चैकितानेय ग्रीर समकालीन

(५७) ब्रह्मदत्त प्रासेनजित राजा

था। जै० ब्रा॰ १। ३३७ ॥ में लिखा है —

तद्ध तथा गायन्तं ब्रह्मद्त्तं चैिकतानेयं गछना आर्क्षाकायणो ऽनुव्याजहार ।'''अथ ह ब्रह्मद्त्तं चैिकतानेयं ब्रह्मद्त्तः प्रास्तेन-जितः कौसल्यो राजा पुरो दधे ।

(छ<sup>9</sup>) संख्या (६) वाले सत्यकाम जाबाल का शिष्य

(४८) अवकोसल कामलायन

था। झान्दोग्य उप० ४। १०। १ ॥ में लिखा है— उपकोसलो ह वै कामलायनः सत्यकामे जावाले ब्रह्मचर्यमुवास ।

ग्रौर ३**२**⊏ पर दिए हैं।

३ इनमें से कुछ नाम पारजिटर ने अपने अन्य A.l.H. Traditon १० ३२७

श्रव कहां तक लिखें । सेंकड़ों ही श्रीर नाम हैं, जो इस स्वी में जोड़े आ सकते हैं । ये अठावन महाश्रोत्रिय, सत्यवक्ता महाशाय श्राचार्य वा राजगण लगभग समकालिक ही थे। इन में से (१) पुलुष (२) श्रजातराञ्च (३) शतानीक पहली पीढ़ी में, श्रीर (१) उहालक (२) सत्ययह (३) महसेन (४) हारिहुमत गौतम (४) जीवल (६) दमें (७) मौद्रल्य (८) यहसेन (६) शौनक स्वैदायन (१०) शौचेय प्राचीनयोग्य श्रादि दृशरी पीढ़ी में श्रोर शेष शाचार्य श्रोर राजगण लगभग तीसरी पीढ़ी में होते हैं।



#### छठा अध्याय

## ब्राह्मणों का संकलन काल

त्राक्षण-अन्यों की मौलिक सामग्री प्राचीनतम कालों से चली आई है । शतपथ रे ा६।१।१।१४।।३।२८॥ वा बृहदारायक ४।६।३॥६।४।४॥ के वंश ब्राह्मणों के अनुसार ब्राह्मण-त्राक्यों का क्षात आदि-प्रवचनकर्ता ब्रह्मा=स्वयन्सु ब्रह्म हु । प्रजापति ", मन्त्रादि " महर्षियों ने भी अनेक ब्राह्मण-त्राक्यों का प्रवचन किया था। ऐसे ही अन्य ऋषि कोग भी समय २ पर इन ब्राह्मणों के पाठों का प्रवचन करते आये हैं। इन सब का संकलन महाभारत-काल अर्थात द्वापर के अन्त या किल के आरम्भ में भगवान् ऋष्ण-डैपायन वेद-ध्यास वा उन के शिष्य प्रशिष्यों ने किया था। इसमें प्रमाण भी है। शतपथादि ब्राह्मणों में अनेक स्थलों पर उन ऐतिहासिक ध्यक्तियों के नाम पाये जाते हैं, जो महाभारत-काल से कुकु ही पहले के थे। देखों—

तेन हैतेन भरतो दौःवन्तिरीजे ......।
तदेतद् गाथयाभिगीतम्—
अद्यासति भरतो दौःवन्तिर्यमुनामन् ।
गङ्गायां वृत्रक्षे ऽवधात् पश्चपञ्चादात् ह्यान् ॥इति॥११॥
शङ्कत्तला नाडपित्यप्सरा भरतं द्वे ... ॥ १३॥
महद्य भरतस्य न पूर्वे नापरे जनाः ।
दिवं मर्त्य इव बाहुम्यां नोदापुः पश्चमानवाः ॥इति॥१४॥

रातपथ १३ । ५ । ४ ॥

१ आधानं ब्राह्मणं प्रजापतेः। इधि-ब्राह्मणानि प्रजापतेः॥ चारायणीय मन्त्राषिध्यायः ६, ११॥ २ आपो वा इदं निरमृजन्। स

२ आपो वा इदं निरम्रजन्। स मनुरेवोदेशिष्यत। स पतामि-ष्टिमपश्यत्ताताहरत्तयायजतः ॥ काठक सं• ११।२॥ तथा देखो तै॰ सं॰ २ । १ । ६ । ३० ॥

३ महाभारत काल से हमारा अभिप्राय
महाभारत-युद्ध के लगभग १०० वर्ष
पूर्व और १०० वर्ष उत्तर का है।
महाभारत-युद्ध विक्रम संवत से ३०००
वर्ष से कुछ पूर्व हुआ था।

#### ब्राह्मणों का संकलन काल

शतानीकः समन्तासु मेध्य॰ सात्रजितो हयम् । आद्त्त यंत्र काशीनां भरतः सत्वतामिव ॥ इति ॥ शत०१३।४।४।२०॥

तथा च--

ऐतरेय बा॰ = 1 २३॥

इन गाथाओं=यहगाथाओं=क्षोकों भें वर्तमान दौष्यन्ति मस्त, शतानीक और शकुन्तला नाम स्पष्ट महाभारत-काल से कुक ही पहले होने वाले व्यक्तियों के हैं । अत: शतपथादि ब्राह्मण महाभारत-काल में ही संकलित हुए, ऐसा मानना युक्तियुक्त है ।

पूर्वपत्ती कहता है—(क) ये सब नाम यौगिक होने से अपने धात्वर्थ मात्र का निर्देश करते हैं। (ख) दु:ध्यन्त, भरत, प्रतानीक, शकुन्तला ख्रादि नाम व्यक्ति-वाची

९ ऐतरेय मा॰३॥ जिसे स्त्रोक कहता है शत्तरथ १३। घा १४॥ उसे गाथा कहता है, ऋौर जैसिनीय १। २५म॥ जिसे स्त्रोक कहता है, ऐतरेय ३। ४३॥ उसे ही यज्ञगाथा कहता है। ऋतएव श्लोक, गाथा और यज्ञगाथा, यह तीनी शब्द लगभग पर्याय ही हैं। नहीं है, प्रत्युत जातिवाची हैं। जैसे गी, ब्रश्व, युरुष, हस्ति ख्रादि नाम जातिवाची हैं, ऐसे ही अनेक कल्पों में होने वाले दुःध्यन्त, भरत ख्रादिकों के लिये, यह भी जातिवाची नाम हैं। अतएव ऐसे नामों के ब्राह्मणों में ख्राने से ब्राह्मण-प्रनथ महाभारत -कालीन नहीं कहे जा सकते।

इस पर हमारा कथन है, कि—(क) जो यहगाथायें हमने प्रमाणार्थ उद्घृत की हैं, वे सब पौरुषेय हैं । उनके पौरुषेय होने में जो प्रमाण हैं, वे खागे "क्या आह्मण वेद हैं" इस ख्रध्याय में दिये जांगेंगे। खतः पौरुषेय वाक्यों को "श्रुतिसामान्यमात्र" मान कर अर्थ करना कल्पनामात्र के अतिरिक्त खोर कुक्क नहीं । मन्त्र-संहिताओं में जो नियम चरिताथें होते हैं वे मजुष्य रचित प्रत्यों में नहीं हो सकते । (ख) दुःध्यन्त भरत खादि शब्दों को हम जातिवाची भी नहीं मान सकते । क्योंकि वहां भी वहीं पौरुषेय की खापित खायेगी । जिन नशीन मीमांसकों ने "बेदों" में विश्वामित्र खादि शब्दों को जातिवाची माना है, उन्होंने भी अपीरुषेय वेदों में ही माना है । खोर हम तो उनकी इस कल्पना को भी निराधार ही मानते हैं।

देखो, इन के भ्रतिरिक्त महाभारत युद्धसे कुछ ही पूर्व काल के ऋौर भी अपनेक व्यक्तियों के नाम ब्राह्मण प्रन्थों में पाये जाते हैं।

> पतेन हेन्द्रोतो दैवापः शौनकः। जनमेजयं पारिक्षितं याजयां चकारः ॥ १॥ तहेतद्राथयाभिगीतमः

आसन्दीवर्ति धान्याद् १७ रुक्मिण् छे हरितस्रजम् । अबधादश्वर्थे सारंगं देवेभ्यो जनमेजयः ॥ इति ॥ ३ ॥

शतपथ **१३।४।**४॥

पतेन ह वा पेन्द्रेण महाभिषेकेण तुरः कावषेयो कतमेजयं व पतिक्षितमभिषिषेच । ''तदेषाभि यज्ञगाद्या गीयते— आसंदीवति धान्यादं रुक्मिणं हरितस्त्रज्ञम् । अश्वं बवंध सारंगं देवेभ्यो जनमेजयः ॥ इति ऐतरेण = । २१॥

9 इसी तुरः कावषेय का उक्षेस शतपथ २ इसी जनमेजय का नाम ऐ० त्रा॰ ६। ॰ ।३।१४॥ में है। ७१२७॥७।३४॥ में माता है। ययपि महाभारत-काल में भी पायड्यों की सन्तित में "पारिच्तित जनमेजय' हुआ है, तथापि यह व्यक्ति उससे कुछ पूर्वकालीन है। देखो महाभारत, शान्तिपर्व अध्याय १४६ में कहा है—

#### भीष्म उवाच---

अत्र ते वर्तयिष्यामि पुराणमृषिसंस्तृतम् । इन्द्रोतः शौनको<sup>९</sup> विद्रो यदाह जनमेजयम् ॥२॥ आसीदाजा महावीर्यः पारिक्षिज्जनमेजयः । तथा ग्रथ्याय १४९ में---

> एवमुक्ता तु राजानिमन्द्रोतो जनमेजयम् । याजयामास विधिवद् वाजिमेधेन शौनकः ॥ ३= ॥

यहां भीष्म जी महाराज युधिष्ठिर को कह रहे हैं कि—
"महावीर्यवान राजा पारिचित जनमंजय हुआ था।"

त्रतः ब्राह्मणान्तर्गत गाथास्थ 'गारिचित जनमेनव' महाभारत काल से कुछ पहल हो चका था।

प्रो• घाटे अपने Lectures on the Rigveda में लिखते हैं-

जनमेजय the celebrated King of the कुछ s in the महाभारत is mentioned here for the first time in this शतपथ नाहाण (दूसरा संस्करण, पृ• १६)

अर्थात्—-महाभारत का प्रसिद्ध सम्राट् जनमेजय यहां शतपथ में पहली वार वर्धन किया गया है।

घाटे महाशय का अभिप्राथ पायडवों के पौन जनमेजय से प्रतीत होता है। यदि उन का भाव ऐसा ही था, तो यह उन की भूल थी। शतपथ में जिस जनमेजय का उक्षेख है, वह युधिष्ठिर जी से भी कुछ काल पहले हो चुका था।

श्चथर्ववेद २०।१२७।७-१०॥ में महाराज परिचित् का वर्धन है। उसे कौरव्य भी कहा है। पं० भगवान दास पाठक अपने प्रन्थ Hindu Aryan

९ शतपथ १३। ४। ३। ४॥ में इन्द्रोत शौनक का नाम मिलता है। २ गोपथ बाह्यण पूर्वभाग २ । ४ ॥ में जिस जनमेजय पारीक्षित का वर्षान त्राया है, वह भी यही व्यक्ति प्रतीत होता है। Astronomy and Antiquity of Aryan Race (सन् १६२०) ए० ४६ पर अधर्ववेद के महाभारतोत्तर-कालीन होने में यह एक युक्ति देते हैं।

हम ऐसा स्वीकार नहीं करते । अथवेवेद के जिस सुक्त में परिचित् राज्य आया है वह कुन्ताप सुक्तों में से पहला है । कुन्ताप सुक्त अथवेसीहतान्तर्गत नहीं हैं । इन सुक्तों का पदपाठ भी नहीं है । अनुक्रमियाका में इन्हें खिल कहा है । इन सुक्तों में परिचित शब्द के आ जाने से सारी संहिता महाभारतोत्तर-कालीन नहीं कही जा सकती । और वस्तुतः इन मन्त्रों में भी परिचित्त आदि पदों का अर्थ संवत्सर तथा अग्नि ही है । देखों एं बार ६ । १२ ॥ और गो उठ ६ । १२ ॥ यहां किसी राजा आदि का वर्षान नहीं है । विस्तरभय से मन्त्रार्थ नहीं किये गये ।

ब्राह्मण प्रनथों के महाभारत-कालीन होने में भ्रौर भी प्रमाण देखो ।

(क) महाभारत ब्रादिपर्व श्रध्याय ६४ में लिखा है-

ब्रह्मणो ब्राह्मणानां च तथानुब्रहकाङ्क्षया । विव्यास वेदान् यस्मात् स तस्माद्वचास इति स्मृतः ॥१३०॥ वेदानध्यापयामास महाभारतपञ्चमान् । सुमन्तुं जैमिनि पैछं शुकं चव स्वमात्मजम् ॥१३१॥ प्रभुविरिष्ठो वरदो वैशस्पायनमेव च । संहितास्तैः पृथक्त्वेन भारतस्य प्रकाशिताः ॥१३२॥ व्यक्ति वेद्व्यास के सुमन्तु, जैमिनि, वैशंपायन, पैल वार शिष्य थे । इन्हीं

भ महाशाय L. A. Waddell झपने पुस्तक Indo-Sumerian Seals Dociphered (सन् १९२४) पृ० ३ पर महाभारत-युद्ध का काल बताते हुए सब पाश्चात्य लेखकों को मात कर गये हैं। वे लिखते हैं—

......at the time of the Mahabharata War about 650 B. C.,was the Bharat Khattiyo (ज्ञिय) King Dhritarashtra,...
यह लिखते समय वे उस भारतीय ऐति ह्य को भूल गये हैं, जिस पर अपने पुस्तक के अन्य स्थलों में वे बड़ी श्रद्धा दिखाते हैं। क्या उन्हें इतना भी स्मरण नहीं रहा कि धृतराष्ट्र तो गौतम बुद्ध के काल से सेकड़ों ही नहीं, सहस्रों वर्ष पूर्व हुआ था। समस्त भारतीय राज-वंशाविलयां इस बात का अकाट्य प्रमाण हैं। चारों को उन्हों ने मुख्यत: से वेदादि पढ़ाये | वैशापायन को ही चरक कहते हैं | काशिकानृत्ति ४ | ३ | १०४॥ में लिखा है—

वैद्यापायनान्तेवासिनो नव। ..... चरक इति वैद्यापायनस्याख्या।

तत्संबन्धेन सर्वे तदन्तेवासिनश्चरका इत्युच्यन्ते।

पुनः महाभाष्य ४ । ३ । १०४ ॥ पर पतज्जलि मुनि लिखता है-

वैशंपायनान्तेवासी कठः। कठान्तेवासी खाडायनः। वैशंपायनान्तेवासी कलापी।

यह शिष्य-परम्परा निम्नलिखित प्रकार से सुस्पष्ट हो जायगी।



- (६) तागड्यक
- (७) श्यामायन

इत में से १-३ प्राच्य; ४-६ उदीच्य ऋोर ७-६ माध्यम हैं। देखो महा-भाष्य थारा १३ वा। ऋौर काशिकावृत्ति थ । ३ । १०४ ॥ र पूर्वोक्त नार्मों में से---

# (१) हारिद्रविणः³ ।

श्रीपाद कृष्ण बेटबल्कर ने जो Four Unpublished Upanisadic Texts (सन् १६२४)में झगलेयोपनिषद् झापा है । वह इसी ऋषि का प्रवचन प्रतीत होता है। इस उपनिषद् के आषे होने में सन्देह नहीं । पाणिन सूत्र "झगलिनो हि तुँकं" ४। १ । १०६॥ में इसी ऋषि

के प्रोक्त-ब्राह्मण का वर्णन है ।

२ वायु पुराण पू॰ ६०। ७-६ ॥ में
इस से स्वल्पमेद है ।

३ यही हारिदिनिक हैं जिनकी संहिता
वा ब्राह्मण का प्रमाण निरुक्त १० । ४॥

में ऐसे दिया है—" यदरोदीत.

तदुदस्य रुद्रत्वम्" इति द्वारिद्रविकम् ।

- (२) तौम्बुरविणः।
- (३) आरुणिनः।

ये तीन महाशय महाभाष्य ४। २। १०४॥ में ब्राह्मण-प्रन्थ प्रवचनकर्ता कहे गये हैं। ग्रतः यह निर्विवाद है कि साम्प्रतिक सब ब्राह्मण-प्रन्थ जिन के प्रवक्ता वेदव्यास के शिष्य प्रक्षिष्य श्राह्म हैं, महाभारत-काल में ही संग्रहीत हुए।

वेदसर्वस्व के कर्ता स्वामी हरिप्रसाद लिखते हैं--

"पतक्षति ने "कि ऋषि को वैशम्पायन का शिष्य तिखा है । ा चरण-व्यूह के कर्ता ने कठ को चरक ऋषि का शिष्य तिखा है । उक्त दोनों मतों में अभुक ठीक और अभुक अठीक, यह सहसा कहना यथि उचित प्रतीत नहीं होता, तथापि न्यायदिष्टि से देखा जाय तो चरणाव्यूह के कर्ता का मत ही ठीक कहना पड़ता है, पतक्षति मुनि का नहीं ।"

स्वामी हरिप्रसाद की महा आन्ति का कारण यही है कि वह चरक और वैशंपायन को दो व्यक्ति मानते हैं । हमारे पूर्वोक्त लेख से यह निश्चित हो चुका है कि वैशंपायन का ही दूसरा नाम चरक हैं। इस लिए स्वामी हरिप्रसाद ने जो पतज्ञिल को दोषी उहराया है, यह पतज्जिल का तो नहीं, उन का अपना ही दोष है।

ध्रनेक इतिहास-ज्ञान-शून्य "पिण्डत" कहते हैं, कि ये समन्तु, जैमिनि, वैशंपायन, पैल किसी पहले युग वाले व्यास के शिष्य थे । वे पाराशर्य व्यास के शिष्य न थे, भतः यही ब्राह्मग्र-श्रन्थ महाभारत से बहुत पहले काल के हैं।

परन्तु यह सर्वेथेव निराधार कल्पना है । यह आर्थेतिहास के विरुद्ध है। वेखों महाभारत, शान्तिपर्व, अध्याय ३३४ में कहा है—

> विविके पर्वतत्टे पाराशयों महातपाः । वेदानध्यापयामासः व्यासः शिष्यान् महातपाः ॥२६॥ सुमन्तुं च महाभागं वेशंपायनमेव च । जैमिनि च महाप्राञ्जं पैलं चापि तपस्विनमः ॥२०॥

यहां स्पष्ट ही कहा है कि थे सुमन्त्वादि पाराशर्य व्यास के शिष्य थे। ऋौर क्योंकि ये सब ब्राह्मण-प्रन्थों के प्रवचनकत्ता थे, ऋतः ब्राह्मण-प्रन्थ द्वापरान्त में ही एकत्र किए गए थे। (छ) याञ्चनत्वय भी महाभारत-कालीन ही है । महाभारत सभावर्व, अध्याय ४ में लिखा है—

> वको दारुभ्यः स्थूरुद्धिराः क्रष्णद्वैपायनः शुकः। सुमन्तुर्जामेनिः पैरुं। व्यासद्दिष्यास्तथा वयम्॥१७॥ तित्तिरिर्याज्ञवरुक्यश्च ससुतो रोमहर्षणः।

प्रथित—वक दाल्भ्य, स्थूलशिर, कृष्णद्वैपायन, शुक, सुमन्तु, जैमिनि, पैल, तित्तिरि, याज्ञवल्क्य, ये सब महाशय ऋषि महागज युधिष्टिर की सभा को सुशोभित कर रहे थे।

शतपथ ब्रा॰ याज्ञवल्क्य-प्रोक्त है। उसके विषय में काशिकावृत्ति ४१३।१०५॥ पर लिखा है—

ब्राह्मणेषु तावत्—भाल्जविनः । रााट्यायनिनः । पेतरेयिणः ।
.....पुराणप्रोक्तेष्विति किम् । याज्ञवल्कानि ब्राह्मणानि ।
..... । याज्ञवल्क्यादयो ऽचिरकाला इत्याख्यानेषु वार्ता ।

जयादित्य का यह लेख महाभाष्य से विरुद्ध है । हम धपने "श्रूप्वेद पर व्याख्यान" १० ४८ पर यह बता जुके हैं । जयादित्य के सन्वेह का कारण कोई प्राचीन "श्राख्यान" है। परन्तु उससे जयादित्य का श्राभिप्राय सिद्ध नहीं होता । ब्राह्मण-प्रन्थों के श्रवान्तर भागों को भी ब्राह्मण कहते हैं । शतपथ ब्राह्मण के श्रनेक श्रवान्तर ब्राह्मण श्रत्यन्त प्राचीन हैं । वे ब्राह्मण प्रजापति त्रादि श्रिष्यों ने कहे थे । उनकी श्रपेचा याज्ञवल्क्य प्रोक्त ब्राह्मण कि त्रवानत्तर्गत लेख का श्रमिप्राय समप्र शतपथ ब्राह्मण से नहीं, प्रत्युत उसके श्रवान्तर ब्राह्मणों से है । शतपथ ब्राह्मण का प्रवचन तो तभी हुमा था जब कि मालिंब, शास्त्र्यायन ग्रोर ऐतरेय श्रादि ब्राह्मणों का प्रवचन तो तभी हुमा था जब कि मालिंब, शास्त्र्यायन ग्रोर ऐतरेय श्रादि से कुक उत्तरकालीन है। देखो ग्राश्वलायन ग्रह्मण ३ । श्राय यहां ऐतरेय श्रादि सुमन्तु श्रादि से उत्तर गणा वाले होने से उत्तर कालीन है । भगवान याज्ञवल्क्य श्रोर तत्योक्त सत्वारी है । भगवान याज्ञवल्क्य श्रोर तत्योक्त रात्यथ ब्राह्मण भी महाभारत-कालीन ही है ।

पूर्व १० ७ पर हम लिख चुके हैं, कि ऐ॰ मा॰ ६ । १० ॥ में याज्ञवल्क्यादि के समकालिक **बुलिल आश्वतरा**श्चिका उक्षेख है । इस लिए भी उन का नाम लेने वाला ऐ॰ ब्रा॰ महाभारत कालीन याज्ञबल्क्य के समय में, अथवा उस से थोड़े ही वर्ष पीछे बना।

जो पच अभी कहा गया है, उसके स्वीकार करने में कई लोग एक भारी आपत्ति मानते हैं। उस आपत्ति की उपेचा भी नहीं हो सकती। तदनुसार शतपथ श्राह्मण महा-भारत-काल का तो क्या, उस से लाखों वर्ष पुराना अर्थात् अत्यन्त प्राचीन सिद्ध होता है। महाभारत शान्तियर्व अध्याय ३१४ में कहा है—
भीष्ण जवान्त—

अत्र ते वर्तयिष्यामि इतिहासं पुरातनम् । याज्ञवल्क्यस्य संवादं जनकस्य च भारत ॥३॥ याज्ञवल्क्यमृषिश्रेष्ठं दैवरातिर्महायशः । पप्रच्छ जनको राजा प्रश्ने प्रश्नविदांवरः ॥४॥

तथा ऋध्याय ३२३ में-

याश्चवल्क्य उवाच---

यथार्षेणेह विश्विना चरताऽवमतेन ह । मयाऽऽदित्याद्वामानि यज्ञूषि मिथिलाधिप ॥२॥

सूर्यस्य चानुभावेन प्रवृत्तोऽहं नराधिप ॥२२॥ कर्तुं शतपथं चेदमपूर्वं च कृतं मया। यथाभिलवितं मांगे तथा तचोपपादितम् ॥२३॥

अर्थात् शतपथ बाह्मणा के प्रवचनकर्ता भगवान् याजवल्क्य का अंबाद देवराति जनक से हुआ था। बाल्मीकीय-रामायण बालकाणड, सर्ग ७१ में लिखा है—

सुकेतोरपि धर्मात्मा देवरातो महावलः । देवरातस्य राजर्षेवृहद्वथ इति स्मृतः ॥६॥

श्रार्थात् दैवराति बृहद्भय जनक था । यह जनक सीता के पिता महाराज सीरध्वज जनक से भी बहुत प्राचीन हुन्ना है । इसी के साथ शतपथ के प्रवचन-कर्ता याज्ञवल्क्य का संवाद हुन्ना, श्रात: शतपथ न्नाक्षय च्राति प्राचीन-काल का ग्रन्थ है ।

यह बात भ्रम मात्रहै । दैवराति जनक अनेक हो सकते हैं। महाभारत-काल में भी

१ सीरामपुर संस्करण, सन् र⊏०६, सर्ग ४८॥

तो एक प्रसिद्ध जनक था। उसी से वैधानिक शुक का संवाद हुआ। दैवराति जनक वही या उस से कुछ ही पूर्वकालीन हो सकता है, क्योंकि महाभारत में इसी प्रकरण की समाप्ति पर भीष्म जी कहते हैं कि याइवल्क्य और देवराति जनक के संबाद का तथ्य उन्हों ने स्वयं दैवराति जनक के साब

भीषा उवाच--

एतन्मयाऽऽतं जनकात् पुरस्तात् तेनापि चाप्तं नृप याज्ञवद्क्यात् । ज्ञातं विशिष्टं न तथा हि यज्ञा ज्ञानेन दुर्गे तरते न यज्ञैः॥१०९॥

शान्तिपर्व, अ० ३२३॥

श्रर्थात्—भीष्म जी कहते हैं, थह ज्ञान मैंने पहले जनक से प्राप्त किया था। भीर हे राजन् जनक जी ने याज्ञवल्क्य से पाया था। ज्ञान यज्ञों से बढ़ कर है। ज्ञान से कठिन मार्ग तय कर लेता है, यज्ञों से नहीं।

शान्तिपर्व के उपदेश के समय भीष्म जी का ब्रायु २०० वर्ध से कुद्ध कम ही था। इस गणनानुसार दैवराति जनक महाभारत-युद्ध से १४० वर्ष के ब्रन्दर २ ही हो सकता है। ब्रतएव शतपथ ब्राह्मण भी महाभारत-काल में ही 'प्रोक्त' हुन्ना था, इस में ब्राग्रमात्र भी सन्देह नहीं।

(ग) शतपथ ब्राह्मण चौर उसका प्रवचन-कर्ता याज्ञवल्क्य महाभारत-कालीन ही हैं, चौर किसी पहले युग के नहीं, इस में शतपथान्तर्गत एक चौर भी साद्द्य है। देखों—

अथ पृषदाज्यं तदु ह चरकाष्वर्थवः पृषदाज्यमेक्षात्रे ऽभिधारयन्ति प्राग्गः पृषदाज्यमिति बदन्तस्तदु ह याज्ञवल्क्यं चरकाष्वर्युरनुव्याजहार। शतपथ ३। ८। २। २४॥

ता ऽउ ह चरकाः। नानेव मन्त्राभ्यां जुह्वति प्राखोदानौ वा ऽस्येतौ नानावीयौ प्राणोदानौ कुर्म इति वदन्तस्तदु तथा न कुर्यातः।

श्रत्तपथ ४।१।२।१६॥

यदि तं चरकेभ्यो वा यतो वानुब्रुवीत । शतप्य ४ । २ : ४ । १ ॥

तदु ह चरकाध्वर्यवो विगृह्णन्ति।

शतपथ ४ । २ । ३ । १ । ॥

#### प्राजापत्यं चरका आलभन्ते।

शतपथ ६।२।२। १॥ भ

इति ह स्माह माहित्थियं चरकाः प्राजापत्ये पशावाहरिति शतपथ ६।२।१।१०॥

तद् ह चरकाध्वयंवः ।<sup>२</sup>

शतपथ ⊏ । १ । ३ । ७ ॥

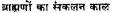
इत्यादि स्थलों में जो " चरक " अथवा " चरकाध्वर्धु " कहे गये हैं, वे सब वैशांपायन-शिष्य हैं ।<sup>3</sup> हम पूर्व प्रदर्शित कर चुके हैं कि चरक=वैशापायन महाभारत-कालीन था. ग्रत: उसका वा उसके शिष्यों का उल्लेख करने वाला ग्रन्थ महाभारत-काल से पहले का नहीं हो सकता। वह महाभारत-काल का ही है।

(घ) याज्ञवल्क्य ग्रौर रातपथ बार कं महाभारत-कालीन होने में एक ग्रौर प्रमाग्य भी है---

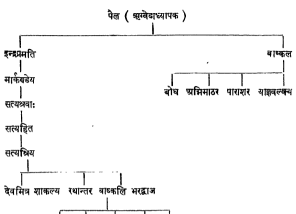
महाराज जनक की सभा में याजवलकय का ऋषियों के साथ जो महान संवाद हुआ था. उसका वर्णन रातपथ कागड ११-१४ में है। ऋषियों में एक विदग्ध शाकल्य १९ । ४ । ६ । ३ ॥ था । याज्ञवल्यक्य के एक प्रश्न का उत्तर न देने से उसकी मूर्धा गिर गई १४ । ४ । ७ । २८ ॥ यह शाकत्य ऋग्वेद का प्रसिद्ध आचार्य हमा है। यही पदकारों में सर्वश्रेष्ठ था। <sup>४</sup> इसका पूरा नाम देवसित्र शाकल्य था। ब्रह्मबाइसुत याज्ञवल्कय (वायुपुराण, पूर्वार्घ ६०।४१॥) के साथ इसका जो वाद हन्ना था. उसका उल्लेख वायुपुराण पूर्वार्ध बाध्याय ६० श्लोक ३२-६० में भी है। वायपुराण के पृश्वि अध्याय ६० के अनुसार इस देविमित्र शाकल्य (विदग्ध ) के पूर्वोत्तर कुछ ऋग्वेदीय भाचार्यों की गुरुपरम्परा का चित्र निम्नलिखित है।

१ यह चरकाध्वर्यभ्रों के वाक्य किस याजुष प्रनथ से सम्बन्ध रखते हैं, इसके विषय में कागव शतपथ की भूमिका पृ० ६६ पर डाक्टर कालगड का लेख देखी। २ देखों काण्य शतपथ की भूमिका, ४ वायुपुराण, पू॰ ६०। ६३॥ 90 E7 1

३ देखो वायुपुरागा पू० अध्याय ६२--ब्रह्महत्या तु यैश्चीर्णा चरणाश्चर-काः स्मृताः । वैशंपायनशिष्यास्ते चरकाः समुदाहताः ॥ २३ ॥ " पदवित्तमः "।



610



पेल के शिष्य प्रशस्य होने से ये शाकल्य आदि आचार्य महाभारत-कालिक ही हैं। इन में से शाकल्य का विस्तृत वर्षान शतपथ में मिलता है। श्रीर शतपथ के प्रवचन-कर्ता याज्ञवल्क्य के साथ इसका संवाद भी हुआ था, अतः याज्ञवल्क्य और शतपथ दोनों महाभारत-कालिक हैं।

मद्रल गोलक खालीय मत्स्य शैशिरी

इस विषय में ब्रीर भी बनेक प्रमाण दिये जा सकते हैं, पर विद्वानों के लिये इतने ही पर्याप्त होंगे।

(ङ) ब्राह्मण प्रन्थों का संकलन महाभारत काल में हुन्ना, इस में एक और प्रमाण हैं। काठक संहिता १०। ६॥ के ब्रारम्भ का यह वचन है—

नैमिष्या वै सत्रमासत त उत्थाय सप्तविंशति कुरुपञ्चालेषु वत्सतरानवन्वत तान्यको दाटिभरव्रवीद्यूयमेवैतान् विभजध्वमिममहं धृतराष्ट्रं वैचित्रवीर्यं गमिष्यामि ।

इसी कथा का उल्लेख महाभारत शल्य पर्व अध्याय ४१ में है-

ययौ राजंस्ततो रामो वकस्याश्रममन्तिकात्। यत्र तेपे तपस्तीव्रं दालभ्यो वक इति श्रुतिः॥३२॥ मर्थात्—हे राजन्, तब बलराम जी बक के आश्रम के समीप गये । जहां दाल्भ्य कि कते तीव तप किया, ऐसी श्रुति है।

तथा भ्रध्याय ४२ में---

यत्र दारुभ्यो बको राजन्पश्वर्थे सुमहातपाः । जुहाव धृतराष्ट्रस्य राष्ट्रं कोपसमन्वितः॥१॥

### तानव्रवीद्वको दारुभ्यो विभजध्वं पश्चनिति ॥५॥

इस से निश्चय होता है कि काठक संहिता में विचित्रवीर्य के पुत्र धृतराब्ट्र का वर्षान है। वह भी लगभग महाभारत-कालीन ही था। उस का उछेख करने वालीं संहिता स्त्रीर तदुपरान्त प्रवचन होने वाला ब्राह्मण प्रवश्य महाभारत काल के हैं।

धृतराष्ट्र वैचित्रवीर्य कोई पुराकाल का राजा हो सकता है । उसी का यहां वर्षान है।

कोई एक ऐसी बल्पना कर सकते हैं। पर यह बल्पना झसत्य है। काठक संहिता में धृतराब्ड़ वैचित्रवीर्य के साथ जिस ऋषि "वक दाल्भ्य" का कथन है, वह महाराज युधिष्ठिर के समय में विद्यमान था। देखो महाभारत वनपर्व, झध्याय २६—

> अथाबवीद्वको दाल्म्यो धर्मराजं युधिष्ठिरम् । सन्ध्यां कौन्तेयमासीनमृषिभिः परिवारितम् ॥।॥

इत्यादि । ग्रौर मनु के--

ऋषयो दीर्घसन्ध्यत्वात् दीर्घमायुरवाष्तुयुः । ४ । ४४ ॥

इस वचन के अनुसार यद्यपि ऋषि जन दीर्घजीवी थे, तथापि उनका आयु १०० वर्ष से लेक्स ३०० या ४०० वर्ष तक ही होता था। २ पतज्ञित के काल में आयु का परिणाम १०० वर्ष ही रह गया था। यदि इस से अधिक आयु होता तो भगवान् पतज्ञित यह यह क्यों लिखता---

१ सम्भवतः यही वक दाल्भ्य छान्दोग्य उपनिषद् १ । १२ । १ ॥ में स्मरण किया गया है । इसी वक दाल्भ्य का वर्शन जै॰ उपनिषद् ब्राह्मण ११३१६॥ ४। ७। २॥ में भी है। २ अपि हि भूयाध्विस शताद्ववेंभ्यः पुरुषो जीवति। शतप्य राधारारहा।

# कि पुनरद्यत्वे यः सर्वथा चिरं जीवति स वर्षशतं जीवति । (महामाष्य कीलहार्न सं० प्रथम भाग प्र०५)

प्रर्थात्—-फिर त्र्याजकल की बात का क्या कहना, जो बहुत चिर जीता है, वह सौ वर्ष तक जीता है।

श्रीर भगवान् कात्यायन यह क्यों लिखता -

सहस्रसंवत्सरममनुष्याग्रामसम्भवात् ।।१३८॥ नादर्शनात् ॥ १४३ ॥

श्रीतसुत्र झध्याय १ ॥

चर्थात्—मसुन्य का सामान्य च्रायु ९०० वर्ष ही श्रुति झादि में दिखाई देता है। इसलिए जब वक दाल्भ्य युधिष्ठिर कालीन है, तो इसी वक दाल्भ्य का युधिष्ठिर के पूर्वज श्रुतराष्ट्र वेचिन्नवीर्य से वार्तालाप हुन्चा था। च्रतः उसकी कथा का प्रसंग करसंहिता में च्रा जाने से कटबाह्मण धृतराष्ट्र के कुन्न पीन्ने चर्यात् महाभारत-काल में संकलित हुन्चा। इस कह चुके हैं कि सब बाह्मण प्रन्थों का सङ्कलन एक समय में हुन्चा था। च्रतः यदि कटबाह्मण महाभारत कालीन हो, तो दूनरे ब्राह्मण भी उसी काल में संग्रहीत हुए।

हम पूर्व पृ० ७३ पर लिख चुके हैं, कि वक दाल्न्य याज्ञवल्श्य आदि का समका-लिक है। उस संभी पूर्वोक्त परिणाम ही पुष्ट होता हैं।

(च) काठक संदिता ७। 🗷 ॥ में लिखा है--

# दिवोदासो भैमसेनिरारुणिमुवाच।

अर्थात्--भीमसेन का पुत्र दिवोदास (उद्दालक) आरुश्यि को बोला।

पिकृते अध्याय से स्पष्ट हो चुका है, कि उदालक याज्ञवल्क्यादि का सहवर्ती है। ख्रीर यह दिवोदास उसी भीमसेन का पुत्र है, जो पारिचित्त था। शतपथ १३।४।४३॥ में लिखा ह---

एतेऽएव पूर्वे ऽअहनी।""तेन भीमसेनं"तेनोग्रसेनं" तेनोग्रसेनं अतसेनिमत्येते पारिक्षितीयाः।

9 यहां मनुष्य शब्द का प्रयोग देव के मुकाबले में है। देवी छिष्टि में तो कल्प पर्यन्त ही यज्ञ हो रहा है। मनुष्य में

ऋषियों की गयाना भी है | मीमांसा सृत्र ६ | ७ | ३१ – ४० || का भी यही भभिप्राय है | मर्थात्—भीमसेन, उप्रसन म्रोर श्रुतसेन, ये पारिन्तितीय थे । ये महाशय लोग महाभारत काल से एक पीड़ी पहले के थे । इस लिए इन का उक्लेख करने वाले प्रन्थ काठकसंहिता म्रोर शतपथ ब्राह्मण महाभारत काल, म्रथया उस के कुछ पीछे सङ्कलित हुए होंगे।

- (क) ग्राग्ययक ग्रन्थ या तो ब्राह्मणों के विभाग हैं, या उन के साथ के ही ग्रन्थ हैं। तैत्तिरीय ग्राग्ययक, तैत्तिरीय ब्राह्मण का साथी ग्रन्थ है। इस में १ । ६ । २ ॥ पर पाराश्यें ज्यास्म का एक मत उद्भृत किया है। तैत्तिरीय ग्राग्ययक का प्रवक्ता तित्तिरि भी महाभारत कालीन था र,ग्रतः तित्तिरि का प्रवचन होने वा पाराश्यें ब्यास का कथन करने से तैत्तिरीय ग्राह्म ब्राह्मण वा ग्राग्यक महाभारत कालीन ही हैं।
- (ज) भगवान् जिमिनि सामवेद की अभिनीय संहिता का प्रवक्ता है। यही जैमिनि पाराशर्य व्यास का प्रिय शिष्य था। 3 इसे ही वेदव्यास ने साम शाखाओं का सब से पहले पाठ पढ़ाया था। इसी ने तलवकार-जैमिनीय ब्राक्षण का प्रवचन किया था। पाराशर्य व्यास शिष्य होने से यह महाभारत-कालीन है और इसका प्रवचन किया हुआ। ब्राह्मण भी महाभारत-कालीन ही है। जैमिनीय ब्राह्मण में भी अनेक नाम ऐसे हैं जो केवल महाभारत कालीन ही हैं। उन में से कुछ एक का वर्णन गत अध्याय में हो चुका है। अधिक का वर्णन विस्तरभय से नहीं किया गया। विद्वान लोग उन्हें स्वयं देखलें।

इन्हीं भगवान् जैमिनीय ने मीमांसा शास्त्र भी बनाया था। इसी कारण जैमिनीय ब्राह्मण के कई हस्तळेखों के प्रारम्भ में प्राचीन परम्परागत ऐतिहा का धोतक यह श्लोक विद्यमान है—

उज्जहारागमाम्भोधेयों धर्मामृतमञ्जसा । न्यायैर्निर्मथ्य भगवान् स प्रसीदतु जैमिनिः॥

इङ्गलेगड के प्रसिद्ध संस्कृतज्ञ आर्थर वैरीडेल कीथ अपने पुस्तक The Karma

१ इसी तित्तिरिका उक्लेख म्रष्टाभ्यायी ४ | ३ | १०२ ॥ तित्तिरिवरतन्तुखण्डिकोखाच्छण्। में है | इसी के कहे हुएकिन्हीं क्लोक-विषेशों के सम्बन्ध में पतज्जति ४ |

२।६६॥ पर कहता है—तित्ति-रिणा प्रोक्ताः स्ठोका इति ।

२ देखो इसी ग्रन्थ का पृ० ७३।

३ देखो सामविधान ब्राह्मणम्—व्यासः पाराशयों जैमिनिये। ३। &।३॥ Mimansa ( सन् १६२१ ) पृ ४-४ पर लिखते हैं-

A Jaimini is credited with the authorship of a Srauta and Grhya Sutra, and the name occurs in lists of doubtful authonicity in Asvalāyana and Sānkhayana Grhya Sutras; a Jaiminiya Samhita and a Jaiminiya Brahmana of the Sama Veda are extant.

It is, then, a plausible conclusion that the Mimansa Sutra does not date after 200 A. D; but that it is probably not much earlier.....

उनके इस लेख के भावानुसार---

emperature research and the second research second research second research and the second research research second research r

- (१) जैमिनीय ब्राह्मण का प्रवक्ता जैमिनि, मीमांसा सुत्रों का प्रणेता नहीं।
- (२) मीमांसा सूत्र ईसा की पहली या दूसरी शताब्दी में ही बने ये। ये विचार जैमिनि की कृति के विषय में भ्रमोत्पादक हैं, इस लिये हम यहां इन की विवेचना करते हैं।

कीय महाशय का यह कथन सत्य तो क्या, सत्य से कोसों दूर है । क्योंकि-

- (१) जैमिनीय बाह्यण के अनेक इस्तलेखों के आरम्म में आने वाला जो कोक हम पूर्व उद्भूत कर जुके हैं, वह परम्परागत ऐतिहा का स्पष्ट बोतक है। और आर्या-वर्त के परिष्ठत आज तक अविच्छित्र रूप से इसे मानते आये हैं कि तलवकार ब्राह्मण काप्रवक्ता, भगवान् वेदव्यास का शिष्य जैमिनि ही मीमांसा सूत्रों का प्रखेता था। कीथ साहेब के अम का कारण यह है कि वे मीमांसा सूत्रों को ईसा की पहली वा दूसरी शताब्दी में रचा गया मानते हैं।
- (२) मीमांसा सूत्र ईसा से सैंकड़ों वर्ष पहले विद्यमान थे । वेदान्तसूत्र १ । ३ । ४३ ॥ पर शङ्करभाष्य के प्रमाण से कीथ स्वयं मानता है कि भगवान् उपवर्ष ने मीमांसा सूत्रों पर भाष्य लिखा । शङ्कर ही नहीं कौशिक सूत्र पद्धतिकार आधर्वणिक केशव भी मीमांसा भाष्यकार उपवर्ष का स्मरण करता है—

उपवर्षाचार्येणोक्तं । मीमांसायां स्मृतिपादे कल्पसूत्राधिकरणे ......इति मगवानुपवर्षाचार्येण (!) प्रतिपादितम् । ( कौशिकसूत्र, प्र• ३०७ भास्कर वेदान्तसूत्र १।१।१॥ के भाष्य में इसी उपवर्ष को उद्भृत करता है। सायण भी मध्यवेदेद भाष्य के उपोद्धात (पृ०६) पर उपवर्ष के मीमांसा भाष्य का नाम लेता है।

यह भगवान् उपवर्ष पाणिनी से पहले हो जुका था। कथा सरितसागर मादि के अनुसार तो यह पाणिनि का गुरुश्राता था। उपवर्ष पाणिनि से पूर्व हो जुका था, इस में एक और भी प्रमाण है। राजशेखर (नवम शताब्दी) अपनी काव्यमीमांसा पृ० ४४ में लिखता है—

श्रूयते च पाटलिपुत्रे शास्त्रकारपरीक्षा— अत्रोपवर्षवर्षाविह पाणिनिपिङ्गलाविह व्याडिः । वररुचिपतञ्जली इह परीक्षिताः ख्यातिमुपजग्मुः ॥

इस श्लोक में सारे शास्त्रकारों के नाम काल-का से ही भाये हैं। पतज्ञित से पहले वरुरिच, ग्रीर उस से इन्छ पहले होने वाले वा साथी पाणिनि ग्रीर पिङ्गल वे थे। इन से इन्छ पहले वर्ष, ग्रीर उपवर्ष थे। यही उपवर्ष शास्त्रकार है। इसी ने मीमांसा सूबों पर ग्रादि भाष्य लिखा था।

प्रश्न-यह उपवर्ष कोई भ्रोर शास्त्रकार होगा।

उत्तर—यदि यह कोई ऋौर शास्त्रकार है, तो इस के शास्त्र का कोई उद्धरण कोई पता, कोई चिन्ह चक्र तो बताओ । जब दुम यह बता ही नहीं सकते, तो ऐसी अखीकतम कल्पनाओं से परे रहो ।

प्रश्न--राजशेखरप्रदर्शित श्लोक में प्राने वाले नाम काल-कमानुसार नहीं हैं।

उत्तर—ऐसे ही पूर्वपचों से तुम्हारा हठ और दुराग्रह सिद्ध होता है । जब शेष सब नाम काल कमानुसार हैं, तो पहले दो नामों के ऐसा होने में क्या सन्देह है ? और जब ब्रायन्त ब्रार्थ ऐतिहा भी यही मानता है, तो तुम्हारे इस कहने से क्या ? योरप में तुम पिष्डत बने रहो । ब्रार्थावर्त्तीय विद्वान तुम्हारा कुक मान न करेंगे ।

इस प्रकार जब मीनांसा सूत्रों का भाष्यकार ही इतना पुराना है, तो मूल सूत्र क्यों नवीन होंगे?

१ म्राचार्य पिङ्गल पाियानि का किनष्ठ | पत्र म्राय्यं, म्राघाड १६२२ पृ० २६-भ्राता था । वेखो ! मेरा लेख, मासिक | २.६, लाहौर ।

हम पाणिनि को किलयुग की लगभग इसरी शताब्दी में मानते हैं। कई एतह्शीय श्रीर पाश्चारय लेखक विक्रम से चार शताब्दी पहले पाणिनि का काल मानते हैं। अत: पाश्चारयों के श्रवुसार भी मीमांसा सूत्र विक्रम की पांचवीं शताब्दी से पहले होना चाहिए। इस से यह स्पष्ट हो गया कि कीय का लेख श्रमपूर्ण है। श्रीर व्यास-शिष्य जैमिनि ही मीमांसा सूत्र का कर्ता वा तलवकार ब्राह्मण का प्रवक्ता है। इस लिए भी तलवकारादि ब्राह्मण महाभारत काळीन है।

(फ्त) झान्दोग्य उपनिषद्, झान्दोग्यों के ताण्ड्य ब्राह्मण का अन्तिस भाग ही है। झान्दोग्य-उपनिषद् ३। १६। ६॥ में कहा है—

पतद स्म वै तिद्वेद्वानाह महिदास पेतरेयः ।.....। स ह षोडशं वर्षशतमजीवत् ।

यही महिदास ऐतरेय, ऐतरेय ब्राह्मण का प्रवचनकर्ता है । आश्वलायन ग्रह्म सूत्र ३।४।४॥ में भी इसी का उक्षेख है। र महिदास ऐतरेय ज्यास ऋौर शौनक

पश्च—पाटलियुत्र बहुत युराना नगर नहीं है। इसे महाराज अजातराञ्च (विकम से लगभग ५०० वर्ष पूर्व) ने बसाया था। जब यह नगर ही बहुत युराना नहीं, तो उस में परीचा देने बाले शास्त्रकार पाणिनि च्रादि कसे कलियुग की दूसरी शताब्दी में हो सकते हैं?

उत्तर—यद्यपि पाटलिपुत्र नवीन नगर है, तथापि समाध देश में इससे पहले गिरिवज राजधानी थी । गिरिवज के सम्राट् ही पहले शास्त्रकारों की परीचा कराया करते थे । राजशेखर के काल में पाटलिपुत्र नाम प्रसिद्ध हो चुका था, खत: उस ने यही लिख दिया । राजरोखर का वास्तविक अभिप्राय सम्राट् से हे, नगर से नहीं, यह उसके पूर्वापर प्रकरण को देखने से स्पष्ट हो जाता है।

र प्रों ख़ृत ( पृ० ८ र ) वाक्य में कीथ साहेव झाश्वलायन गृहासूत्र की इन स्वियों को प्रतिप्त सा मानत हैं। ऐतरेय झारण्यक पृ० १७ (सन १६०६) के प्रथम टिप्पण में भी वे इन स्वियों को 'सम्भवतः नया" मानते हैं। स्वप्रयोजन सिद्ध होता देख कर ही, वे ऐसा मानने पर बाधित हुए हैं, ग्रान्यथा इन वाक्यों के प्रन्थान्तर्गत होने में कोई सन्देह नहीं। तथा श्राश्वलायन के बीच में श्राता है । पाणिनीय सूत्र--

शौनकादिभ्यश्खन्दिस् ॥ ४ । ३ । १०६ ॥

से हम जानते हैं कि शौनक किसी शाखा वा ब्राह्मण का प्रवचनकर्ता है। सम्भवतः यह शाखा ब्राथवेगों की थी। श्राश्वलायन इसी शौनक का शिष्य था। श्रीनक-श्रिष्य होने से ही ब्राश्वलायन श्रपने श्रीतसूत्र वा ग्रह्मसूत्र के ग्रम्त में—

नमः शौनकाय । नमः शौनकाय ॥

तिखता है।

शाखा प्रवर्तक होने से भगवान् शौनक व्यास का समीपवर्ती ही है। मत्यत्व महिदास ऐतरेय भी कृष्ण—द्वेपायन व्यास से अनितद्दर है। इस महिदास ऐतरेय का प्रवचन होने से ऐतरेय बाह्मण महाभारत-कालीन है। और इसी महिदास का उब्रेख करने से झान्दोग्य उपन्तिष्द् वा ब्राह्मण भी महाभारत-कालीन है। इां उपनिषद् भाग कुछ पीछे का भी हो सकता है। याझवल्क्यादि ऋषियों ने एक दिन में ही तो सारा ब्राह्मण नहीं कह दिया था। इन के प्रवचन में कई कई वर्ष लगे होंगे। इस से प्रतीत होता है कि तागड्य भादि ऋषि जब झान्दोग्यादि उपनिषदों का प्रवचन भभी कर रहे थे, तो महिदास ऐतरेय का देहान्त हो चुका था। महिदास इन दूसरे ऋषियों की अपेचा कुछ कम ही जिया। अथवा झान्दोग्य उप० और जै० उप० ब्रा० के महिदास की आयु से सम्बन्ध रखने वाले वाक्य प्रचित्त हो सकते हैं। इस प्रचेप वे विषय में भ्रागे इसी (भर्क) प्रमाण के अन्त में कुछ लिखा जायगा।

जैमिनि उपनिषद् ब्राह्मया ४ । २ । १९ ॥ के निम्नलिखित बाक्य की भी यही संगति है—

शौनक का शिष्य आश्वलायन,प्रधान-तथा ऋग्वेदी है। शौनक ने आप भी अनेक ऋग्वेद सम्बन्धी प्रन्थ लिखे थे। इस सं यह सन्देह न होना चाहिए कि उसने आश्वर्षण शाखा का प्रवचन कैसे किया। महाभारत-काल के आवार्य किसी शाखाविशेष से ही

सम्बद्ध न रहते थे । शौनक-शिष्य कात्यायन ने चारों ही वेदों पर ब्रापने प्रन्थ तिखे हैं।

२ देखो षड्गुरुशिष्य कृत सर्वानुकमणी-वृत्ति की भूमिका---

शौनकस्य तु शिष्योऽभृत भग-वानाश्वलायनः। पतन्त तिव्रद्वान ब्राह्मण उवाच महिदास पेतरेयः। .....। स ह षोडशशतं वर्षाण जिजीव।

ऐतरेय धारण्यक ऐतरेय त्राह्मण का ही अन्तिम भाग है । उस में भी महिदास ऐतरेय का नाम त्राया है---

पतन्त स्म वे तिद्विद्वानाह मिहदास पेतरेयः। २।१। =॥ इस से हमारा पूर्वीक कथन ही सिद्ध होता है।

इसी ग्रास्पयकास्थ वाक्य के ब्रानुवाद के एक नोट (पृ∙ २९० टिप्पण २) में कीथ महाशय लिखते हैं —

"This mention is enough to prove that Mahidasa did not write the Aranyaka. But it is quite probable that he was the reductor of the Brāhmana, in its form of forty chapters,"

अर्थात्--- त्राखयक में महिदास का नाम त्राने से यह निश्चित होता है, कि उस ने भारत्यक नहीं लिखा।

कीथ महाशय का झिभप्राय विश्वासनीय नहीं है।

क्यों कि इस विषय में सब विद्यान, सहमत हैं कि शतपथ ब्राह्मण का प्रवचन याज्ञवल्क्य में ही किया था। जब उसी शतपथ ब्राह्मण में—

तद् होवाच याज्ञवल्क्यः।

इति ह स्माह याज्ञवल्क्यः।

11111101

स होवाच याज्ञवल्भ्यः।

92 | 4 | 2 | 2 |

इन लेखों के आने से किसी विद्वान को शतपथ ब्राह्मण के याह्मबल्क्य प्रोक्त होने में सन्देह नहीं हुआ, तो ऐतरेय आरायक में महिदास का नाम आ जाने से कीथ को सन्देह न होना चिहिये था। और यदि यह वहों कि प्रन्थ-कर्ता स्वयं अपने को "विद्वान्" अर्थात—"जानते हुए" कैसे कह सकता है, तो इस में कोई हानि नहीं । एक सत्यवक्ता प्रन्थकार अपने विषय में कह सकता है, कि अ्रमुक समय पर सब इन्ह "जानते हुए" ही वह अराक बात बोला था। प्रश्न—क्षान्दोग्य उपनिषद् के वाक्य का अर्थ ११६ वर्ष नहीं, प्रत्युत १६०० वर्ष है। तक्तुसार महिदास ऐतरेय १६०० वर्ष जीवित रहा । न जाने उसने ऐतरेय ब्राह्मण का प्रवचन इतने लम्बे जीवन के किस भाग में किया । अतः उस के प्रवचन किये हुए ब्राह्मण को महाभारत-कालीन मानना उचित नहीं । मनु ११८३६ पर भाष्य करते हुए मेधातिथि लिखता है—

ननु "स ह षोडशं वर्षशतमजीवत" इति परममायुर्वेदे श्रूयते । इस का अभिप्राय १६०० वर्ष प्रतीत होता है। महामहोपाध्याय पं० गङ्गानाथ का मेधातिथिभाष्य के श्रङ्गरेजी श्रुवाद में लिखते हैं—

"But we find the highest age described as 1600 years, in the Chhandogys Upanisad (3: 16.7) where it is said he lived for sixteen hundred years."

राजेन्द्रलाल मित्र भी ऐतरेय आराययक के Introduction पु॰ ३ के नोट में झान्द्रोस्य के बाक्य का अर्थ 'For sixteen hundred years' करते हैं।

इतने बड़े २ विद्वानों का ग्रर्थ कैसे अशुद्ध हो थकता है ?

उत्तर—'बोडशं वर्षशतं का मर्थ १९६ वर्ष ही है । पं० गङ्गानाय भा ने म्रानुवाद में भूल की है। यही भूल राजेन्द्रलाल मित्र ने दिखाई है । मेघातिथि का म्राभिप्राय भी पं० गङ्गानाय भा वाला नहीं है। वहां मर्थ तो लिया ही नहीं। यह कल्पना भा महाशय की म्रपनी ही है। इंगन्दोग्य के उपस्थित वाक्य का मर्थ सब प्राचीन मार्यों ने भी १९६ वर्ष ही किया है। देखो—

षोडशोत्तरवर्षशतम्—शङ्कर । षोडपाधिकं वर्षशतम्—रामानुज ।

मेक्सम्लर का भी यही अर्थ है । जैमिनीय उपनिषद् ब्राह्मण में Hanns Oerfel ने भी ११६ वर्ष ही अर्थ किया है । बहुत खेंच तान करके १६०० अर्थ यदि कर भी लें तो एक और आपत्ति आ पड़ती है। इझन्दोग्य के इस प्रकरण में पुरुष को यश्रस्प मान कर उसे सवनों से तुलान दी है। तीनों सवनों के कुल वर्ष भी २४+४४+४=११६ ही बनते हैं। खत: १६०० वर्ष अर्थ प्रकरणानुकूल भी नहीं। म्ता महाशय यहीं नहीं, ग्रन्यत्र भी ऐसे ही ग्रर्थ करते हैं। मेश्रातिथि के शाखामेद-निरूपक—

एक शतमध्वयूणाम् ।

वाक्य का अर्थ ''a lundred Recensions" करते हैं । परन्तु समस्त आर्थ वाङ्मय में ऐसे वाक्य का अर्थ १०१ ही लिया गया है। अतः ऐसे अनुवादों के लिए भा महाशय को ही साधुवाद। उन की भूल सं हम ११६ से १६०० का असम्भव अर्थ नहीं मान सकते।

### ब्राह्मणों के सङ्ख्त सम्बन्ध में एक विशेष ध्यान देने योग्य बात

इस बात में कोई सन्वेह नहीं कि प्रायः सारे ही ब्राह्माओं का सङ्कलन महाभारत काल में हुआ था। हां, इस के साथ एक और बात ध्यान देने योग्य है। माठ शतपथ के अन्त में जो वंश सूची दी गई है, उस में याज्ञवल्क्य के उत्तरवर्ती ४५ आवार्यों के नाम मिलते हैं। उन सब के अन्त में पैतालीसवं नाम के स्थान में वयं लिखा है। वयं पद से निर्दिष्ट वे अन्तिम लोग थे, जिन्हों ने अतपथ के साथ खिल भाग जोड़ा, या सारे ही याज्ञवल्क्य-प्रोक्त ब्राह्मा में प्रचेप किया। इनारा अपना विचार है कि उन्हों ने प्रचेप थोड़ा ही किया होगा। खिल तो अवश्य उन्हों के हैं। ये लोग महाभारत काल से दो तीन सो वर्ष पीछे के हो सकते हैं। ब्राह्माओं का काल निर्णय करने में जो कहीं २ ऐतिहासिक अड़चन आ पड़ती है, वह इन्हों के प्रचित्त मागों से सम्बन्ध रखने वाली माना जा सकती है। छान्दोग्य उप० और जै० उप० ब्रा० के महिदास की आयु से सम्बन्ध रखने वाले अक्य ऐसे ही प्रचेपों में से हो सकते हैं।

इस वंश के सम्बन्ध में शाङ्कर बृ॰ उप॰ भाष्य के अन्त में लिखता है— अथेदानीं समस्तप्रवचनवंशः॥

द्विवेदगङ्ग भाष्यिन्दिनारणयक की व्याख्या के अन्त में लिखता है-

अयं वंशः समस्तस्यैव प्रवचनस्य भवति न व्यवहितखिल-काण्डस्य।

मर्थात — यह वंश समस्त बाह्मण के प्रवचन-कर्ताम्रों का है, खिलकाण्ड बालों का ही नहीं।

दोनों टीकाकारों की यह खेंच तान है। जब सारा इतिहास उच स्वर से कहता

है, कि शतपथ बाह्मण याह्मबल्कय-प्रोक्त है, तो उस के प्रवक्ता "वयं" पह से अभिप्रेत अनेक आचार्य कैसे हो सकते हैं। अवश्य इन आचार्यों ने समय २ पर इस बाह्मण में प्रचीप किए होंगे, चाहे वे प्रचीप थोड़े ही हों। हो सकता है, इस विचार को वई लोग स्वीकार न करें, पर यह वंश तो उन को भी प्रचित्त मानना ही पड़ेगा।

(ञ) सामिविधान बाह्मण १। ६। ३॥ में एक वंश कहा है। वह निन्न-लिखित प्रकार से है—

- (१) प्रजापति

  | (२) वृहस्पति
  | (३) नारद
  | (४) विष्वक्सेन
  | (५) व्यास पाराशर्य
  | (६) जैमिनि
  | (७) पौडिपयड्य
  | (८) पाराशर्ययम्
- (१०) तागिड (११) शाट्यायनि

इन्हीं भ्रन्तिम दो व्यक्तियों ने तायड्य ग्रीर शाट्यायन ब्राह्मणों का प्रवचन किया था । ये भाचार्य पाराशर्य व्यास से कुछ ही पीछे के हैं । ग्रत: इनके कहे हुए ब्राह्मणप्रन्य भी महाभारत-कालीन ही हैं । सम्भवत: शतपथ ६ । १ । २ । २ ४ ॥ में

### अथ ह स्माह ताण्ड्यः।

जिस ताग्रह्य का कथन है, वह इसी का सम्बन्धी है।

(ट) पं॰ अभयकुमार गुह ने सन् १६२१ में एक प्रन्थ लिखा था । नाम है उसका Jivatman in the Brahma Sutras. इस प्रन्थ में एक विषय का बड़ा अच्छा प्रतिपादन है। गुह महाशय ने यह सिख कर दिया है कि कृष्ण द्वेपायन वेद व्यास और बादरायण एक ही व्यक्ति थे। इम इस विषय मे ग्रह की युक्तियों से पूरे सहमत हैं। वेदान्तसूत्र, वेदव्यास का अन्तिम प्रन्थ प्रतीत होता है। वेदान्त सूत्रों में उपनिषदों, ब्रारपथकों, ब्राह्मणों खौर मन्त्र-संहिताओं का स्पष्ट कथन किया गया है। देखों—

१-ईक्षतेर्नाशब्दमः।१।१।५॥

२-श्रुतत्वाचा।१।१।११॥

३-मान्त्रवर्णिकमेव च गीयते । १ । १ । १ ।॥

४-अन्तर्याम्यधिदैवादिषु तद्धर्मव्यपदेशात् । १।२।१८॥

५-शारीरश्चोभयोऽपि हि भेदेनैनमधीयते । १। २। २०॥

६-आमनन्ति चैनमस्मिन् । १। २। ३२॥

७-परासु तच्छूते:।२।३।४१॥

ट-अग्न्यादिगतिश्रुतेरिति चेन्न भाकत्वात् ३।१।४॥ ९-प्रुविद्यायामिव चेतरेषामनाम्नानात् ।३।३।२४॥

१०-राब्दश्चातोऽकामकारे । ३ । ध । ३१ ॥

इन सूत्रों में क्रान्दोग्य उप०, श्वेताश्वतर उप०, तैत्तिरीय उप०, बृहदारपयक उप०, कावत और माध्यन्दिन शतपथ ब्रा०, जाबाल उप०, कौषीतिक उप०, बृहदा-रायक उप०, तायडी श्रीर पेक्षी लोगों के ब्राह्मण, तथा काठक संहिता की श्रुतियों का कमशाः वर्षान है।

हम कह जुके हैं कि व्यास खीर उन के शिष्य प्रशिष्यों ने ही ब्राह्मणों का सङ्कलन झारम्भ किया था। वेशन्त सुत्रों में इन सब के प्रमाण खा जाने से यह निश्चय होता है कि व्यास जी के जीवन काल में ही यह सङ्कलन समाप्त हो जुका था। वेदान्त सुत्र भगवान् व्यास का झन्तिम प्रत्थ प्रतीत होता है। इस प्रकार भी यही निश्चय होता है कि ब्राह्मण प्रन्थ महाभारत काल में ही सङ्कलित हुए।

प्रश्न—वेदान्त सुत्र १ । १ । १ ० ॥ ३ । ४ । १ ८ ॥ इत्यादि में मनुस्मृति का उल्लेख है । मनुस्मृति तो बहुत नया प्रन्थ है । पाधात्य लेखक इसे ईसा की प्रथम शताब्दी के समीप का मानते हैं । मनु का उल्लेख करने से वेदान्तसूत्र भी बहुत नदीन ठरहते हैं । ऐसे सूत्रों के साच्य के भाधार पर ब्राह्मण-प्रन्थों का काल निश्चय करना क्या मूल नहीं है ।

उत्तर—मनुस्मृति के कुळ श्लोक झवश्य नवीन हैं, परन्तु मूल झन्य महाभारत से सहस्रों वर्ष पूर्व का है। इस लिए ऐसी कल्पनाएं निर्धक हैं। इस विषय पर झिथक विचार इस अन्य के किसी झगले भाग में होगा।

(ठ) महाभारत च्यादि पर्व च्रध्याय ६३ में कहा है-

प्रतीपस्तु खलु शैब्यामुपयेमे सुनन्दीं नाम । तस्यां त्रीन् पुत्रातु-त्वादयामास । देवार्षि शन्तनुं बाह्वीकं चेति । ४७ ॥

मर्थात्—प्रतीप ने धुनन्दी से विवाह किया । उस में उस ने तीन पुत्र देवापि, भन्ततु ग्रीर बाह्रीक उत्पन्न किए ।

प्रतीय के इस तीसरे पुत्र बाह्रीक का वर्णन शतपथ बाह्यण में मिलता है— तद् ह बिटहकः प्रातिपीयः शुश्राव कौरन्यो राजा।

2218131311

यह व्यक्ति महाभारत कालीन ही है, ऋौर इसका उल्लेख करने से शतपथ भी लगभग उसी काल का टहरता है।

प्रश्न — क्रोर तो सब बातें उचित प्रतीत होती हैं, पर वाल्मीकीय रामायण में एक ऐसा स्थल है जो ब्राह्मण-प्रन्थों को महाभारत-कालीन नहीं मानने देता। दाश-रिथ राम का काल महाभारत से लाखों वर्ष पहले का है। कठ, कालाप क्रोर तैति-रीय ब्राह्म लोग जब राम के काल में थे, तो ये ब्राह्मण-प्रन्थ जो इन्हीं ऋषियों का प्रवचन हैं, महाभारत काल के कैसे हो सकते हैं। देखो रामायण ब्रयोध्याकाण्ड सर्ग ३२ (दाक्तिणात्य संस्करण) में क्या लिखा है—

कौसल्यां च य आशिर्भिभेक्तः पर्युपतिष्ठति । आचार्यस्तैक्तिरीयाणामभिरूपश्च वेदवित् ॥ १५ ॥ पशुकाभिश्च सर्वाभिगवां दशशतेन च । ये च भे कठकाळापा बहवो दण्डमाण्वाः ॥ १८ ॥

उत्तर-चे श्लोक अवश्यमेव प्रचिप्त हैं। वङ्गीय वाल्मीकीय रामायण सर्ग ३२ में ये ऐसे हैं-

> सुद्दनमां परया भक्त्या य उपास्ते तु देवछः । आचार्यस्तैत्तिरीयाणां तमानय यतव्रतम् ॥ १७ ॥ ये च मे वन्दिनः सन्ति ये चापि परिचारकाः ।

सर्वोस्तर्पय कामैस्तान् समाह्याशु छक्ष्मण ॥ २० ॥ श्रीर पश्चिमोत्तरीय वाल्मीकीय रामायण सर्ग ३५ में थे श्लोक ऐसे हैं । सुद्धन्मां परया भक्त्या य उपास्ते सदेव सः । आचार्यस्तैत्तिरीयाणां तमानय यतव्रतम् ॥ १७ ॥ ये च मे वन्दिनः सन्ति ये चान्ये परिचारिकाः । सर्वोस्तपर्यं कामैस्तान् समाह्याशु छक्ष्मण ॥ २० ॥

इन दो श्लोकों में से पहला श्लोक तीनों पाठों में कुछ २ मिलता है। परन्तु लाहीर संस्करण के सर्वोत्तम कोष में यह नहीं है। ग्रीर दूसरा श्लोक केवल दाचियात्य पाठ में ही है। उसके स्थान में दूसरे दोनों पाठ कुछ ग्रीर ही लिखते हैं। इस का प्रचिप्त होना निर्विवाद है। पहला श्लोक ग्रीर उस में तैन्तिरीयाणां पाठ किसी कृष्ण-यजुर्वेद-भक्त दाचियात्य का मिलाया हुग्रा प्रतीत होता है। महाभारत ग्रीर महाभाष्य के प्रमाण से १ हम बता चुके हैं कि ब्राह्मणकार तिन्तिरि ग्रीर कठ ग्रादि ग्राचार्य महाभारत काल में ही थे, ग्रतः उन को राम के काल में कहने वाला श्लोक किसी इतिहासानभित्न व्यक्ति का मिलाया हुग्रा है।

प्रशन—हम तो ब्राह्मण-प्रन्थों को बहुत पुराना समभते थे, पुराना ही नहीं, काल की दृष्टि से वेदों के समीपतम समभते थे। आर्यों का इतिहास महाभारत काल से भी लाखों वर्ष पहले का है। वेद भी तभी से चले आये हैं। यदि ब्राह्मण-प्रन्थ महाभारत काल के हैं, तो न लाखों वर्षों में अप्रा-चुद्धि रखने वाले ब्रह्मवर्चस्वी, सर्वविद्यावित ऋषियों ने क्या कोई भी अन्थ न बनाये थे।

उत्तर—हम ने कब कहा है कि बाह्मण-प्रन्थों की सब सामग्री महाभारत काल में ही बनी। इस के विपरीत हम कह चुके हैं कि ब्रह्मा के काल से ही ब्राह्मण वाक्यों का प्रवचन होना भारम्भ हो गया था। वह प्रवचन इन लाखों वर्ष पर्यन्त होता रहा। तदनन्तर महाभारत काल में कुळ नया प्रवचन हुन्या। श्रीर सब प्रवचन का आधन्त संग्रह करके महाभारत कालीन श्रवियों ने ये साम्प्रतिक ब्राह्मण-प्रन्थ बनाये।

ेजब तित्तिरि ही वैशंपायन का प्रशिष्य है तो तैत्तिरीय लोग राम-काल में कैसे हो सकते हैं । देखो कावडानुक-मयाका— वैशम्पायनो यास्कायैतां प्राह पैक्कये । यास्कस्तित्तिरये प्राह उखाय प्राह तित्तिरिः॥१५॥ महाभारत के पूर्व लाखों वर्षों तक इन ब्राह्मण-प्रन्थों की मौलिक सामग्री का ही केवल प्रवचन नहीं हुआ, प्रत्युत आर्थ ऋषि मुनि सब ही विधाओं के प्रन्थ बनाते रहे हैं। इस में प्रमाया <sup>भ</sup>ी देखों। न्याय भाष्यकार महामुनि वात्स्यायन न्यायसूत्र भा। ९ । ६२ ॥ पर भाष्य करते हुए किसी ब्राह्मण-प्रन्थ का यह प्रमाख देते हैं—

प्रमाणेन खलु ब्राह्मणेनेतिहासपुराणस्य प्रामाण्यमभ्यनुङ्गायते । ते वा खल्वेते अथर्वाङ्गिरस एतदितिहासपुराणमभ्यवदन् ...... य एव मन्त्रब्राह्मणस्य द्रष्टारः प्रवक्तारश्च ते खल्वितिहासपुराणस्य धर्मशास्त्रस्य चेति ।

श्रर्थात्—प्रमाणक्ष्प नाक्षण से इतिहास और पुराण की प्रामाणिकता जानी जाती है। वे यह अथवीक्षिरत थे, जिन्हों ने इतिहास और पुराण कहा था। जो मन्त्र और बूाझाण अर्थात् मःत्रार्थ के दृष्टा हैं, वही प्रवक्ता हैं, इतिहास पुराण और धर्मशास्त्र के। पुन: सुत्र २। २। ६०॥ पर लिखते हैं—

य एवासा वेदार्थानां द्रष्टारः प्रवक्तारश्च त एवायुर्वेदप्रभृतीनामिति। किसी विलुप्त ब्राह्मण, वा वात्स्यायन के इस लेख से स्पष्ट प्रतीत होता है कि महाभारत-काल से बहुत पहले, खादि सृष्टि ब्रार्थात ब्रथवीङ्गिरस ऋषियों के काल । ही, तथा मन्त्रार्थद्रष्टा ऋषियों के काल में भी ये प्रन्थ विद्यमान थे।

१-इतिहास

२-पुराण-सृष्युत्वति त्रादि विषयक बातें बताने वाले प्रन्थ ।

३-धर्मशास्त्र-मानवादि ।

४-झायुर्वेद

शतपथ ब्राह्मण ११ । १ । ६ । ⊏ ॥ में जो निव्रत्तिखित वाक्य है, उस के भनुसार इन ब्राह्मण-प्रन्थों के सङ्कलन से पहले ये ग्रन्थ भी विद्यमान थे।

यदनुशासनानि विद्या वाकोवाक्यमितिहासपुराणं गाथा नारा-राश्वस्यः।

पर्यात--

तुलना करो महाभारत स्नाश्वमेधिकपर्व १९९ । ४८ ॥
 इतिहासपुराणं च गाथाश्चोपनिषत्तथा ।
 आथर्वणानि कर्माणि चाग्निहोत्रकृते कृतम् ॥

```
५-मनुशासन यन्थ
```

६-वाकोवाक्य 🕳

७—गाथा

⊏-नाराशंसी •

तथा शतपथ १४। ६। १०। ६॥ के मनुसार-

इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्यनुव्याख्यानानि व्याख्यानानि ।

६-उपनिषद् ( मौलिक उपनिषद् )

१०-श्लोक प्रन्थ

११-सूत्र ग्रन्थ

१२-ग्रनुब्याख्यान प्रन्थ

१३-ह्याख्यान

ग्रीर ऐतरेय बा॰ र । २४॥ के ग्रनुसार--

इत्याख्यानविद आचक्षते।

१४-ग्राख्यान प्रन्थ

तथा छान्दोग्य उपनिषद् ७ । २ ॥ के अनुसार-

इतिहासपुराग्यं पञ्चमं वेदानां वेदं ब्रह्मविद्यां भृतविद्यां सत्रविद्या नक्षत्रविद्यां सर्पदेवजनविद्यामेतज्ञगवोऽध्येमि ।

१५-भूत विद्या

१६-चत्र विद्यार

९७-नद्मत्र विद्या

९⊏-सर्पदेवजनादि विद्या

श्रीर मुगडकोपनिषद् १। ४ के प्रमाण से-

शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषम, इति।

१ इन सूत्रों में व्याकरण, श्रीत, गृह्य, धर्म ग्रादि सब ही विषयों के सूत हो सकते हैं। २ इस से धनुर्विद्या के प्रन्थ धनुर्वेद स्त्रभिग्रेत हो सकते हैं। १६-शिचा

२०-कल्प

२ १--व्याकरण

२२-निरुक्त

२३-जन्दः शास्त्र

२ भ-ज्योतिष

तथा तैत्तिरीयारायक २ । ६ ॥ के अनुसार-

ब्राह्मणानीतिहासान् पुराणानि कल्पान् गाथा नाराशंसीरिति।

२४-ब्रह्मण ( मौलिक ब्राह्मण )

भासकिव को हम बहुत प्राचीन मानते हैं । कई विद्वान उसे नवीन भी मानते हैं। पर एक बात निश्चित है। कोई विद्वान नाटककार, श्रीर फिर भास जैसा कवि श्रापने पात्र के मुख से ग्रासमयोचित शब्द नहीं निकलवा सकता । प्रतिमा नाटक चाहे भास का ऋथवा और किसी का बनाया हुआ हो, पर उस में जो वाक्य रावण के मुख से कहाया गया है, वह महाभारत काल से सहस्रों वर्ष पहले का इतिहास बताता है। तदनुसार--

रावगाः-- "...काश्यपगोत्रोऽस्मि साङ्गोपाङ्गं वेदमधीये, मानवीयं धर्मशास्त्रं, माहेश्वरं योगशास्त्रं बार्हस्पत्यमर्थशास्त्रं, मेधातिथेन्यीय-शास्त्रं, प्राचेतसं श्राद्धकल्पं च । प्रतिमा नाटक ए० ७६

२६-उपाङ्ग प्रन्थ

२७-माहेश्वर योगशास्त्र

२ =-बाईस्पत्य मर्थशास्त्र

२६-न्याय शास्त्र मेघातिथि विरचित

३०-प्राचेतस श्राद्धकल्प

वाल्मीकीय रामायण निश्चय ही महाभारत से बहुत पहले काल का ग्रन्थ है । त्रात:-

१ किसी काल में चार उपवेदों को भीं | इह खल्वायुर्वेदो नाम यदुपाङ्क-उपाङ्ग कहते होंगे । सुश्रुत के श्रारम में ही लिखा है-

मथर्वबेदस्य।

चार्यात् यह चायुर्वेद मधर्ववेद का उ**पाङ्ग** है

३१-वाल्मीकीय रामायण १ इत्यादि ।

कहां तक गिनांदें, महाभारत काल से सहन्नों लाखों वर्ष पहले ब्रायों के वाङ्मय में प्राय: सब ही विद्यात्रों के प्रन्थ थे । न्यायों में जब कोई—

### नाविद्वान् र

ऋविद्वान् ही न था, तो पुनः विद्या सम्बन्धी प्रन्थों का क्या कहना। ऋतः ·ऐसा प्रश्न निरर्थक है।

प्रश्न—इन ब्राह्मणों की भाषा वेदों की भाषा के चहुत समीप है । ऋतः ब्राह्मणों से पहले लौकिक भाषा में प्रत्यों का होना एक ब्रसम्भव बात है।

१ महाशय हेमचन्द्र राय चौधुरी अपने Political History of Ancient India (सन् १६२३) में लिखते हैं-but large portions of which (Ramayana etc.), in the opinions of competent critics, belong to the post-Bimbasarian period. present Ramayaha not only mentions Buddna Tathagat ( II. 109, 34 ) etc. P. iii चौधरी महाशय जैसे विद्वानों को इतनी शीघ्रता से सम्मति न देनी ,चाहिए थी । रामायण के कुछ श्लोक प्रचिप्त तो अवस्य हैं, पर रामायण का अधिकांश भाग ऐसा नहीं। न ही रामायण महाभारत-काल से पीछे का ग्रन्थ है। जो श्लोक---यथा हि चोरः स तथा हि बुद्धः तथागतं नास्तिकमत्र विद्धि ।

उन्हों ने प्रमाणारूपेण उद्धृत किया है. वह वङ्गशाखीय वा पश्चिमोत्तर रामायणों में नहीं है। देखो दोनों रामायणों का अयोध्याकागड. सर्ग ९९८ ऋौर १२२ कमशः। ऐसे ही चौधुरी महाशय पृ० ११ पर रामायण भयोध्याकाण्ड (IL.64. 42) का प्रमाण "जनमेजय" के विषय में देते हैं। यां गर्ति सगरः शैव्यो दिलीपो जनमेजयः । यह श्लोक भी दोनों अन्य शाखाओं में नहीं मिलता । देखो क्रमशः संगी ६६ ग्रोर ७०। विना पूरा प्रमाख देखे. इसी प्रकार सम्मवियां बना लेना विद्वानों को उचित नहीं है। २ वाल्मीकीय रामायण बालकागड ६ 💵 छान्दोग्य उपनिषद् ४।११।४॥ महाभारत शान्तिपर्व ७७।६॥

उत्तर—यह भी तुम्हारे मिथ्या श्रम का ही कारण है । पश्चिम के कुछ विद्वानों के दर्शाये हुए असत्य-भाषा-विज्ञान (Philology) को सत्य मानकर पढ़ने से ही ऐसे सारहीन प्रश्न उत्पन्न हो सकते हैं। लो इसका उत्तर सुनो। ब्राह्मण-ग्रन्थों में अनेकों ऐसी गाथायें और श्लोक हैं, जो सर्वथा लोकभाषा में हैं। उन के कुछ उदाहरण देखों—

तदेव रहोकोऽम्युक्तः—
तद्वे स प्राणोऽभवन् महाभूत्वा प्रजापतिः ।
भुजो भुजिष्या वित्वैतद् यत् प्राणान् प्राणयत् पुरि ॥
शतपथ ७।५।१।२।

तदेष रहोको भवति— अन्तरं मृत्योरमृतं मृत्यावमृतमाहितम् । मृत्युर्विवस्वन्तं वस्ते मृत्योरात्मा विवस्वति ॥ शतपथ १० । ५ । २ । ४ ॥

तथा ऋन्य श्लोकों के लिए देखो शतपथ-

शङ्कर बालकृष्ण दीन्तित ने ज्योतिष शास्त्र का इतिहास मराठी भाषा में लिखा है। उस में उन्होंने ब्राह्मण-प्रन्थों के काल निरूपण का भी यक्ष किया है। शतपथ ब्राह्मणं २ । १ । ३ । में ऐसा पाठ है—

इस प्रर्थशास्त्र के कई लम्बे २ उद्धरण
 विश्वरूपाचार्य प्रस्थीत याज्ञवल्क्य जाते हैं।

पता ( कृत्तिकाः ) ह वै प्राच्ये दिशो न च्यवन्ते । सर्वाणि ह वाऽ अन्यानि नक्षत्राणि प्राच्ये दिशहच्यवन्ते ॥

इस पाठ में कहा है कि नचनसंसार में कभी ऐसी अवस्था थी, जब कि कृत्तिका नचन को छोड़ कर शेष सब नचन प्राची दिशा में जाते थे। दीचित महाशय ने ज्योतिष के अनुसार गयाना करके यह दिखाया है कि ऐसी अवस्था अनेक वार हो चुकी होगी। परन्तु अन्तिम दशा जो इस समय से पहले हो चुकी है,वह विक्रम से लगभग २००० वर्ष पहले हुई थी। शतपथ आदि श्राह्मणों में इसी का उल्लेख है। अतः शतपथादि न्नाह्मण अनर्य ही इतने पुराने हैं। जो पिरणाम हमने ऐतिहासिक दृष्टि से निकाला है, वही परिणाम दीचित महाशय ने ज्योतिष की गयानाओं से निकाला है। न्नाह्मण प्रन्थों में और भी ऐसे अनेक पाठ हैं, जिन्हें यदि ज्योतिष की दृष्टि से देखा जावे, तो हमें इसी परिणाम पर पहुँचाते हैं। अवस्थ नाह्मण-प्रन्थों का सङ्कलन महाभारत-काल में दुआ, ऐसा कहना निर्विवाद है।

A CALL TANK MEDICAL

श्रीयुत बी॰ वी॰ कामेश्वर ग्रन्थर एम॰ ए॰ ने Journal of the Mythic Society भाग १२, पृ०१७१-१६३, २२१-२४६, १४७-१६६ में The age of the Brahmanas नाम लेख खिखा था। उस में ब्राह्मणान्तर्गत ज्योतिष-विषयक सामग्री का अच्छा संग्रह है। यथि हम उस से पूरे सहमत नहीं हैं, तथािप लेख को विचारयीय समफते हैं।

पाश्चात्य लेखकों में से रोथ, वेबर, मैक्समूलर, मैकडानल, ब्लूमफील्ड, कीथ मदि सज्जों ने भी ब्राह्मणों के काल पर लेख लिखे हैं। उन सब लेखों का आधार उन की निज की कल्पनाएं हैं। कल्पनाएं प्रमाध नहीं हुआ करतीं। इस लिये हम ने उन सब को उपेचा-दृष्टि से देखा है। हमारा सारा कथन आर्थ ऐतिहा के अनुकूल है। ऐतिहा को त्याग कर कल्पना का आधार लेना पाश्चात्यों को ही प्रिय है। विद्वान इसकी मनदेलना ही करते हैं।

ब्राह्मण-प्रनथ ब्रह्मा के काल से बनने आरम्भ हुए और उन का श्रन्तिम संमह महामारत-काल में हुआ, इत विषय में भगवान दयानन्द सरस्वती स्वामी की भी यही सम्मति है। वे ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका के भाष्यकरणशङ्कासमाधानादिविषय के झारम्भ में लिखते हैं— यानि पूर्वेदेंवैविद्धद्भिर्वह्माणमारभ्य याज्ञवल्क्य-वात्स्यायन जिम-न्यन्तैर्क्क्षविभिश्चेतरेय-शतपथादीनि भाष्याणि रचितान्यासन् ।

ब्रधात ब्राह्मण प्रन्थों का प्रवचन ब्रह्मा से लेकर याह्मवल्क्य, वास्स्यायन धौर जैमिनि तक होता रहा है । स्वामी दयानन्द सरस्वती के दूसरे लेखों से यही निश्चित होता है कि उनके श्रमुसार यह जैमिनि, भगवान व्यास का शिष्य था। श्रोर पूर्वोवत वाक्य में याह्मवल्क्य श्रोर धात्स्यायन, जैमिनि के साथी ही सभक्ते गये हैं। श्रम्तएव स्वामी दयानन्द सरस्वती के श्रमुसार भी ब्राह्मणों के श्रन्तिम प्रवक्ता महाभारत-काल में विद्यमान थे।

# सातवां अध्याय क्या बाह्मण वेद हैं ?

शबर, १ पितृभृति, शङ्कर,कुमारिल २, भवस्वामी, देवस्वामी, विश्वरूप, मेघातिथि 3, कर्क, धर्तस्वामी, देववात, वाचस्पति मिश्र, रामानुज, उवट, मस्करी , सायरा प्रश्रति सब ही बड़े २ ग्राचार्य मन्त्र बाह्मण दोनों को वेद मानते भाये हैं। गत ३००० वर्ष में ग्रायवित के किसी विदान को इस वात का सन्देह नहीं हुया कि बाह्मण प्रन्थ वेद नहीं है। इतने काल से आर्थों के हृदयों में बाह्मणों की श्रुतियों का उतना ही मान रहा है, जितना संहिताच्रों के मन्त्रों का । ऋायों के समस्त श्रौतकर्म इन दोंनों को तल्य मान कर ही होते चले आये हैं।

यह सब कुछ ही था, पर इस बीसवीं राताब्दी विक्रम में दयानन्द सरस्वती ने इन सब के विरुद्ध इस बात का प्रकाश किया कि ब्राह्मण-प्रनथ वेद नहीं हैं। वे ऋषि-प्रोक्त हैं. ईश्वरोक्त नहीं । इत्यादि । दयानन्द सरस्वती ने स्वपचा पोषणार्थ अनेक यक्तियां दीं। वे यक्तियां इस बात को सिद्ध करने के लिये पर्याप्त ही हैं। उन के विरुद्ध जो उचित पूर्वपत्त उठाया गया है. हम उसका उत्तर तो दें ही गे. पर कुछ एक सर्वर्थेव नये प्रमाण भी प्रस्तुत करते हैं। इन प्रमाणों से ब्राह्मणों का अनीश्वरोक्त होना सिद्ध हो जायगा । ग्रन्त में हम यह भी बतावेंगे कि इतने बड़े २ पुराने भाचार्यों को इस बात में क्यों भ्रम होगया। लो अब प्रमाणों के बल को देखो. श्रीर सत्य को प्रहण करो !

(क) गोपथ बाह्य पूर्व २। १०॥ में कहा है-

एवमिमे सर्वे वेदा निर्मिताः सकल्पाः सरहस्याः सबाह्यणाः " मोपनिषत्काः सेतिहासाः सान्वाख्यानाः सपुराणाः सस्वराः ससं-**ेस्काराः** सनिरुक्ताः सानुशासनाः सानुमार्जनाः सवाकोवाक्याः ।

९ मन्त्राश्च ब्राह्मण्य वेदः। २।९।३३॥ २ मन्त्रबाह्यसायोर्वेद इति नामध्यं षडङ्ग-मेक इति । कमारिल किसी धर्मशास्त्र का यह वचन तन्त्रवार्तिक ११३।१०॥ पर लिखता है ।

वेदशब्देनर्ग्युःसामानि ब्राह्मणसहि-तान्युच्यन्ते । मनु० २ । ६ ॥

४ वेदो मन्त्रबाह्मणाख्यो प्रनथराशि: 1919 मन्त्रबाह्मणात्मको वेदः । तै ०सं०भाष्य भारम्भ ॥

४ प्रतीत होता है, इन साम्प्रतिक बाह्मणों से पहले. रहस्य अर्थात आरण्यकादि ऋौर उपनिषद् ब्राह्मणों का नहीं थे।

यहां ब्राह्मणकार स्वयं कह रहे हैं कि (१) कल्प (२) रहस्य (३) ब्राह्मण (४) उपनिषद (४) इतिहास (६) व्यन्त्राख्यान (७) पुराण (ुंद्र ) स्वर [ प्रन्थ ] (६) संस्कार है प्रन्थ ] (१०) निरुक्त (११) त्रवुकासन (१२) अनुमार्जन च्रोर (१३) वाकोवाक्य झादि प्रन्थ वेद नहीं है। वे वेदार्थ की, सहायता के लिये उनके साथ निर्मित हुए थे। जब ब्राह्मणकार स्वयं इन्हें वेद नहीं मानते, तो फिर हम क्यों इन्हें वेद मानं।

(ख) परम विद्यान, वेदविद् भगवान् मनु श्रपने धर्मशास्त्र में कहते हैं— उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेद् द्विजः। सकर्षेप सरहस्यं च तमाचार्यं प्रचक्षते॥ १।१४०॥

इस श्लोक में रहस्य शब्द आया है। रहस्य शब्द आरायक<sup>२</sup> अथवा उपनिषद्<sup>3</sup> का योतक है। उपनिषद् और आरायक आजकल बाह्मणों का भागमात्र हैं। ४ सनु इनका वेद से प्रथङ् निर्देश करते हैं। अतएव मनु जी की दृष्टि में ब्राह्मण वेद नहीं हैं।

मेघातिथि प्रभृति मनु के टीकाकार स्वपन्न में इस ब्रापित्त को देख कर ब्रमेक कल्पनाएं उठाते हैं, पर वे सब कल्पनाएं ऐसी ही हैं जो किसी असत्य पन्न को व्हिपा तो सकती हैं, हटा नहीं सकतीं।

बाह्याों के प्रवक्ता ऋषि बाह्याों को वेद नहीं मानते थे, यह गोपथ बा॰ के पूर्वोद्धत प्रमाण से प्रकट हो चुका है। मन्वादि महर्षि झारतयकों को वेद से पृथक् मानते हैं,ऐसा इस पूर्व लिखिण श्लोक से स्पष्ट है। उन के उत्तरवर्ती झौर भी झाचार्य झारतयकों को वेद नहीं मानते। एक झारतयक तो स्पष्ट ही एक ऋषि का बनाया हुआ माना गया है। देखो सायण ऋग्वेद भाष्य १।४। १॥ के उपोद्धात में लिखता है—

उक्तं च शौनकेन । सुरूपकृत्नुमृतय इति ..... । यह वाक्य ऐतरेय भारवयक ४ । २ । ४ ॥ में मिलता है । इस से पता चलता

**१** प्रातिशाख्यादि ।

२ देखो बो० धर्मसूत्र । २ । 二 । ३ ॥ मस्करीआस्य । रहस्यं भारतये पटि-तब्यो प्रन्थो यः तं ।

३ उपनिषदं रहस्यशास्त्रमः । काठक गृ॰ सू॰ देवपालभाष्य ।१०।१॥ ४ उपलब्ध धर्मसूर्ती के काल में भी आरणयक प्रन्थ, बाक्सपों के अन्तर्गत ही माने जाते थे। बो० धर्म सुत्र ३। ७।०।१६॥ में तै• आरणयक २।०।४॥ के प्रमाण को इति ब्राह्मणम् कहा है। हे कि बहुत पुराने काल में ही नहीं प्रत्युत सायगा तक भी श्रारण्यक ग्रन्थ बड़ी साधारण दृष्टि से देखे जाते थे क्योंकि शतपथादि ब्राह्मणों के वचनों के लिए कभी यह प्रयोग नहीं मिलता। यथा—उक्तं च याह्मबल्क्येन।

प्रश्न-महामोहिनद्रावय के लिखाने वाले रामिमश्र शास्त्री ख्रादिं तथा उस का लिखकर प्रकाशित करने वाला मोहनलाल स्वधन्थ के प्रथम प्रबोध में कहता है—''तथा हि षष्ठेऽध्याये मनु:---

पताश्चान्याश्च सेवेत दीक्षा विप्रो वने वसन् । विविधाश्चौपनिषदीरात्मसंसिद्धये श्रुतीः ॥ २९ ॥

त्रत्र "औपनिषदीः भुतीः" इत्युक्तया उपनिषदां श्रुतिशब्दवाच्यत्वं श्रुति-शब्दस्य च वेदान्नायपदपर्यायत्वम् । यथाह मत्तरेव—

श्रतिस्तु वेदो विज्ञेयो धर्मशास्त्रं तु वै स्मृतिः। २। १०॥ <sub>यतएव</sub>—

दशलक्षणकं धर्ममनुतिष्ठन् समाहितः। वेदान्तं विधिवच्छुत्वा संन्यसेदनुगो द्विजः॥ ६। **६४**॥

इत्यादि मानवशास्त्रे वेदान्तपदेनोपनिषदां परिश्रहः ।'' इति

उत्तर—जिस ब्राह्मण को पूर्वपची वेद मानता है, जब वही ब्राह्मण शहस्य, उपनिषद् और ब्राह्मण को वेद नहीं मानता, तो मनुजी उसके विरुद्ध कैसे कह सकते हैं।
और मनुजी के अपने लेख में भी परस्पर विरोध नहीं होना चाहिये। अत एव मनु
अध्याय २ के क्षोक = -१ % तक का यही समन्वय है कि स्मृति के प्रतिपच में अति
और वेद शब्द यहां प्रयुक्त हुए हैं । स्मृति वेद के उतनी समीप नहीं जितने कि
ब्राह्मण उपनिषद् आदि हैं। वेदव्याख्यान होने से, ये वेद के बहुत समीप हैं। इसी
लिए इन्हें वेद वा श्रुति कहा गया है। फिर भी उपनिषद् को उतना ऊँचा पद नहीं
दिया। स्पष्ट मनु कह रहा है कि "औपनिषदी: श्रुती:"। श्रुति शब्द का अर्थ सर्वत्र
वेद है भी नहीं। महाभारत आदि प्रन्थों मं लौकिक ऐतिह्य को भी जो ब्राह्मणों
आदि पर आश्रित है, श्रुति कहा है। देखो—

यत्र तेपे तपस्तीब्रं दारुभ्यो वक इति श्रुति: ॥ शल्यपर्व ४९ । ३२ ॥

महामोहिविद्यावरण के कर्ता वेदान्ताचार्य
 मोहनलाल के मित्र वा अध्यापक

श्रीपूज्य स्वा॰ अन्युतानन्द जी ने यह बात हम से कही थी । मतु स्वयं औपनिषदी श्रुति को वैदिकी श्रुति से भिन्न मानता है। इसी लिए मतु ७ । ६ = ॥ में ऐसा प्रयोग है—

राज्ञश्च द्युरुद्धारिमत्येषा वैदिको श्रुतिः । वासिष्ठ धर्मसूत्र में भी इसी भाव से निम्नलिखित प्रयोग है— गुरुवदुरुपुत्रस्य वर्तितव्यमिति श्रुतिः । १३ । ५४ ॥ तथा उसी में—

बह्वीनामेकपत्नीनामेका पुत्रवती याद । सर्वास्ता तेन पुत्रेण पुत्रवन्त्य इति श्रुतिः॥ १७ । ११ ॥ बाचियात्य बाल्मीकीय रामायण किष्किन्या कायड ६।४॥ में भी ऐसा ही भाव है— अहं तामानयिष्यामि नष्टां वेदश्रतीमिव ॥

इस प्रकरण में यहां वेदश्चिति शब्द का प्रयोग करने से ज्ञात होता है कि झौर प्रकार की मी श्रुतियां हो सकती हैं जैसे कि झौपनिषदी श्रृति।

इसी प्रकार उपनिषद् में होने वाली अथवा उपनिषदों के भावों से सम्बन्ध रखने वाली भी परम्परा से छुनी हुई सचाई को "औपनिषदीः श्रुतीः कहा है। जो ऐसा न मानोगे, तो मतु में परस्पर विरोध आने से मतु का ही, प्रमाण न रहेगा। और मतु ६। ६४॥ में जो "वेदान्त" शब्द, आया है, तो वहां "अन्त" का अर्थ समीप ही है। अतएव हमारे सिद्धान्त में कोई आपति नहीं आती।

(ग) महाभाष्यकार पतजिल मुनि भी कहते हैं-

सप्तद्वीपा वसुमती । त्रयो लोकाः । चत्वारो वेदाः । साङ्गाः सरहस्याः । १ । १ । १ ॥

(कीलहार्न सं• पु॰ ६ )

यहां पर पतज्ञित भी रहस्य अर्थात् उपनिषद् को वेदो से पृथक् मानता है। जब उपनिषद् आदि बाह्यण भाग वेदो से पृथक् हैं और वेद नहीं हैं, तो बाह्यण-ग्रन्थों को वेद मानना अहान ही है।

प्रश्न-महाभाष्य में तो-

वेदे खब्वपि—"पयोवतो ब्राह्मणो यवागूवतो राजन्य आमिक्षावतो वैदयः" इत्युच्यते । १ । १ । १ ॥ तथा—"बैल्वः खादिरो वा यूपः स्यात्" इत्युच्यते ९।१।९॥ । ( कील् ० सं० पृ० ५ )

पुन:---

वेदशब्दा अप्येवमभिवदन्ति— योऽग्निष्टोमेन जयते य उ चैनमेवं वेद । योऽग्नि नाचिकेतं चित्तुते य उ चैनमेवं वेद ।

(कीला० सं० पृ० १०)

तथा---

वेदे ऽपि---

य एवं विश्वसृजः सत्त्राण्यध्यास्त इति तेषामनुकुर्वस्तद्वत् सत्त्रा-ण्यध्यासीत सोऽप्यम्युद्येन युज्यते ॥

(कील ० सं० पृ० २०)

इत्यादि पाट हैं । ये पाट ब्राह्मणों में ही मिलते हैं । इन से स्पष्ट हो जाता है कि महाभाष्य में पतज्जिल मुनि चौर महाभाष्यस्थ वार्तिक में काल्यायन ब्राह्मणों को वेद मानते थे।

उत्तर—ज़ाह्मणों की भाषा वह नहीं जो मन्त्रों की भाषा है। न ही ब्राह्मणों की भाषा सर्वथा लोकिक है। ब्राह्मणों की भाषा प्रवचन की भाषा है। ब्राह्मण वेद-व्याख्यान हैं। वेद-व्याख्यान होने से तथा प्रवचन की भाषा में होने से ही इन्हें

१ काठक ग्रह्मसूत ४।१६॥ के देवपाल भाष्य के पाठ से अनुमान होता है कि यह प्रमाख कठ बाह्मख का है॥

२ तैत्तिरीय बा० ३ | ११ | म | प्र ॥ इत्यादि ।

भट्ट भास्कर ख्रौरसायण आदि पूर्वपची लोग भी ऐसा ही मानते हैं— ब्राह्मणं नाम कर्मणस्तन्मन्त्राणां च व्याख्यानग्रन्थः ।तै॰सं॰१।४।१।। भट्ट भेंस्करभाष्य

तत्र शतपथब्राह्मणस्य मन्त्रव्या-

ख्यानरूपत्वाद् व्याख्येयमन्त्रप्रतिपादकः संहिताग्रन्थः पूर्वभावित्वात् प्रथमो भवति ।
काण्यसंहिता सायण भाष्यम् १० ८।
तथा च
यद्यपि मन्त्रज्ञाह्मणात्मको वेद्स्तथापि ब्राह्मणस्य मन्त्रव्याख्यानरूपत्वान्मन्त्रा पवादौ समा-

तैत्तिरीयसंहिता सायण भाष्यम् पृ० ७। श्रानन्दाश्रम सं० ॥ वेद के ग्रत्यन्त समीप माना जाता है। जिस प्रकार से इस समय भी इम कल्पों को वेदिक तो मानते हैं पर साचात ईश्वरप्रोक्त वेद नहीं, वैसे ही प्राचीन लोग भी ब्राह्मणों को वैदिक तथा श्रोपचारिक दृष्टि से वेद कह देते थे।

महाभाष्य के प्रस्तुत वाक्य में भी पतज्ञिल का यही अभिप्राय है। पतज्जि इस से पूर्व कात्यायन का वाक्य पढ़ता है—

यथा छौकिकवैदिकेषु।

इसी पर चलते २ वह लोक के प्रतिपत्त में ब्राह्मणों को वेदवत् मानकर उन का प्रमाण उद्भृत करता है। इस में च्रौर कोई बात नहीं। महाभाष्य में अन्यत्र भी ऐसा ही समफना।

(व) ऐतरेथ ब्राह्मण ७। १८॥ में लिखा है रै— ओमित्यृचः प्रतिगर एवं तथेति गाथायाः। ओमिति चै देवं, तथेति मानुषम्। पुनः काटक संहिता १४। ४॥ में कहा है—

१ श्रौतसुत्रों में भी यही बात कही गथी है । आश्वलायन श्रौतसुत्र ६ । ६ ॥ में कहा है—
ओमित्यृचः प्रतिगर एवं तथेति गाथायाः ।
ओमित वै दैंवं तथेति मानुषम्॥ शाङ्कायन श्रौतसुत्र में श्रमेक गथाओं को उद्भुत करके १४ । २० ॥ में कहा है—
तदेतच्छौनःशेपमाख्यानं परः शतग्गीथमपरिमितम् ।
......हरण्यकशिपावासीनः प्रतिगृणाति ओमित्यृचः प्रतिगरः । एवं तथेति गाथायाः ।
ओमित वै दैंवं तथेति गाथायाः ।

कात्यायन श्रीतसृत्र श्रध्याय १६ में कहा है—
श्रीनध्शेपश्च प्रेच्यति ॥ १५६ ॥
ओदिमत्यृचां प्रतिगरस्तयेति
गाथानाम् ॥ १६६ ॥
श्रापस्तम्ब श्रीतसृत्र १८ ॥ में
लिखा है—
श्रीनध्शेपमाख्यायते ।
ऋचो गाथामिश्राः परःशताः
परःसहस्रा वा ॥१०॥
हिरण्यक्चेयोस्तिष्ठन्नध्वर्युः प्रतिगुणाति ॥१२॥
ओमित्यृचः प्रतिगरः । तथेति
गाथायाः ॥१२॥

अनुतं हि गाथानृतं नाराशंस्तीः । श्रोर शतपथ ब्राह्मण १ । १ । १ । ४ ॥ में कहा है— अनुतं मनुष्याः ।

इस सं निश्चय होता है कि जो बात पूर्वोक्त एतरेय ब्रा॰ के प्रमाण सं स्पष्ट होती है, वही सिद्धान्त काठक संहिता से प्रकाशित किया गया है । ऐतरेय ब्रा॰ में कहा गया है कि ब्रमुक यहा में बैठ कर गाथा के उत्तर में 'तथा' कहे । यहां 'तथा' मानुष है, यह स्वयं ब्राह्मण में स्वीकार किया गया है । इस्चा के प्रतिपच में गाथा का उछेख स्पष्ट करता है कि जहां इस्चा दैनो इश्वरीय है, वहां गाथा मनुष्योक्त है । अतपथ ब्रा॰ कहता है कि मनुष्य इपनुतस्य हैं, ब्रोर काठक संहिता ने कहा है कि गाथा ब्रोर नारा शंसी भी ब्रमुत हैं, ब्रथांत मानवीय हैं।

पृष्ठ ६८ पंक्ति ४ में हम ने जो प्रतिज्ञा की थी, पूर्वोक्त प्रमाणों से वह सिद्ध हो गई, ऋर्थात गाथाएं पौरुषेय हैं । यही पौरुषेय गाथाएं ब्राक्षण-प्रन्थों में अनेक स्थलों पर उद्धत की गई है । वेखो—

शतपथ १३ । ४ । ४ । २, ३, ६, ७, ६, १९ ॥

ये गाथाएं सर्वयेव लोकिक भाषा में ही हैं। जिन प्रन्थों में लोकिक भाषा वाली पौरुषेय गाथाएं पाई जावें और पाई ही न जाएं किन्तु उद्युत की गई हों, वे प्रन्य वेद मर्थात ईश्वरीय नहीं हो सकते। ब्राह्मण-प्रन्थों में यह पाई जाती हैं, न्यतएव ब्राह्मण-प्रन्थ वेद नहीं। यदि ब्राह्मण-प्रन्थों को वेद मानोगे, तो ब्राह्मणोद्युत "म्यन्त" गाथाएं ईश्वरक्रत माननी पड़ेगी। यह ब्राह्मण के ही विरुद्ध है। ब्राह्मण तो गाथाओं को मनुष्यक्रत कह रहा है, फिर ब्राह्मण को वेद मानना अपने ही अज्ञान का प्रकाश करना है।

(ङ) तैतितीय ब्राह्मण १ । ३ । २ । ६ ॥ में कहा है—
यद् ब्रह्मणः शमलमासीत् सा गाथा नाराशंश्वस्यभवत् ।
प्रथं—जो वेद का मल था वह गाथा, नाराशंसी बन गया।

इस हीनोपमा सं भी गाथा, नाराशंसी ग्रादि को ब्रह्म ग्रर्थात् वेद के तुल्य नहीं माना गया ।

(च) तैत्तिरीयारचयक २ । ६ ॥ ध्रौर आश्वलायनग्रह्मसूत्र ३ । ३ । १-३ ॥ में कमशः कहा है—

ब्राह्मणानितिहासान् पुराणानि कल्पान् गाथा नारादांसीः।
यद् ब्राह्मणानि कल्पान् गाथा नारादांसीरितिहासपुराणानिति॥
यहां इतिहास, पुराण, कल्प, गाथा, नाराधासी को ब्राह्मणों का विशेषण माना
है। ब्राह्मणप्द संज्ञी धौर इतिहासादि उसकी संज्ञा हैं। इस वाक्य से यही प्रतीत होता
है कि ब्राह्मण प्रन्थों में प्राचीन इतिहासों,पुराणों (जगहुत्पत्ति सम्बन्धी वार्तों), कल्पों,
गाथाओं ख्रीर नाराशंसी ख्रादि का ही संग्रह है। ये कल्प ख्रादि भी महुष्य प्रणीत

प्रश्न—निश्त मध्याय ४, खगड ६ में कहा है— तत्र ब्रह्मेतिहासमिश्रमुङ्मिश्रं गाथामिश्रं भवति ।

ही थे. ग्रतः ब्राह्मण-प्रनथ जो उनका संप्रहमात्र हैं. ईश्वरोक्त नहीं हो सकते ।

यहां कहा है कि वेद में इतिहास स्त्रीर गाथा श्रादि मिश्रित हैं। इस से क्या यह सिद्ध नहीं होता कि वेद भी मतुष्य-रचित हैं, तथा वेद स्त्रीर ब्राह्मण में कोई भेद नहीं।

उत्तर—नहीं, इस से यह सिद्ध नहीं होता। यहां "तत्र" पद के साथ निरुक्तस्थ पूर्व वाक्य से "सूक्त" पद की अनुकृति आती है। इसका अभिप्राय यह है कि ऋग्वेद के "उस सुक्त (१११० ४॥) में" ब्रह्म अर्थात वेद में ही कुछ मन्त्र ऐसे हैं, जो नित्य इतिहास को कहते हैं, और कुछ मन्त्र ऐसे हैं जिन की पारिभाषिकी संज्ञा गाथा है। गाथा उन्हें इस लिए कहते हैं कि गाथारूप में आलङ्कारिक तौर पर उन में कुछ तथ्यों का वर्षान है।

प्रश्र---या तो गाथाएं लौकिक हो सकती हैं, या वेद की ऋचाओं को ही गाथा कहा जा सकता है। हम गाथा को दोनों प्रकार का कैसे मान सकते हैं।

उत्तर—जैसे क्ष्रोक शब्द साधारण क्ष्रोक के लिए भी प्रयुक्त होता है, चौर वेद-मन्त्रों के लिए भी प्रयुक्त हो जाता है, वैसे ही गाथा शब्द का भी क्ष्रर्थक प्रयोग है। शतपथ बा॰ १४। ७। २। ११, १२, १३॥ में निम्नलिखित याजुष मन्त्र को क्ष्रोक कहा गया है—

 गाथा, इतिहास, पुराकल्प मादि नासाय ही हैं, यह भट्टभास्करिमश्र की भी सम्मति है। तैं० सं० भाष्य
 १। ७। १॥ में वह लिखता है— गाघा इतिहासाः पुराकल्पदच ब्राह्मणान्येव ।\*\*\*\*\*\*। सर्वाण्येतानि ब्राह्मणान्युच्यन्ते । अन्धन्तमः प्रविशन्ति येऽसम्भृतिमुपासते । ततो भूय इव ते तमो य उ सम्भृत्यार्थः रताः ॥ ४० । ९ ॥ चौर साधारण क्षोकों को भी शतपथ में ही स्लोक कहा गया है, ऐसा हम १९ ६६ पर लिख चके हैं।

गाथाएं लोकिक हैं, इसका ब्राह्मणान्तर्गत प्रमाण हम पहले कह आए हैं। अब दूसरे आचार्यों के प्रमाण सुनो। याझवल्क्यस्मृति का टीकाकार आचार्य विश्वरूप १। ४४॥ श्लोक पर लिखता है---

१ वंगशाखा अध्याय २२ ॥ पाठान्तर कामकार० ।

पञ्चतन्त्र, पूर्णभद्र के पाठ में यह रलोक ऐसे है—

गुरोरप्यविष्ठिप्तस्य कार्याकार्यमजानतः ।

उत्पथप्रतिपन्नस्य दण्डो भवित शासनम् ॥ १ । १६९ ॥

यही रलोक महाभारत आदिपर्व अध्याय १५३ में कुछ पाठान्तर से आया है—

गुरोरप्यविष्ठिप्तस्य कार्याकार्यमजानतः ।

उत्पथप्रतिपन्नस्य न्याय्यं भवित शासनम् ॥६४॥

मेधातिथि मनुभाष्य ६ । ६४ ॥ में किसी प्रन्थ से इस श्लोक का यह पाठ उद्धृत करता है—

गुरोरप्यविष्ठिप्तस्य कार्याकार्यमजानतः ।

उत्पथप्रतिपन्नस्य परित्यागो विचीयते ॥

अत्र गाथाः कीर्तयन्ति पुराकटपविदो जनाः । अंवरीपेण या गीता राज्ञा राज्ञं प्रशासता ॥४॥ समुदीर्णेषु दोषेषु वाध्यमानेषु साधुषु । जग्राह तरसा राज्यमंबरीष इति श्रतिः॥५॥१

इस से स्पष्ट होता है कि पुरुषकृत रखोकों को भी गाथा कहते हैं।

काठक ग्रह्मसूत्र २४ । २३ ॥ तथा पारस्कर ग्रह्मसूत्र १ । ७ । २ ॥ से स्पष्ट होता है कि मन्त्रों को भी गाथा कहा गया है । ऐतरेय बा० ६ । ३२ ॥ में आधर्वण २० । १२८ । १२० ॥ आदि कुन्ताप ऋषाओं को गाथा कहा है ।

द्यतएव हमारा कथन सब प्रमाणों से परिपुष्ट ही है।

प्रश्न--- ग्राश्वलायन श्रोतसूत्र का टीकाकार नारायण तो सब गाथान्त्रों को ऋचा ही मानता है। ग्राश्वलायन श्रोतसूत्र 🗴 । ६ ॥ में न्याई हुई एक यहागाथा का वह इस प्रकार मर्थ करता है---

गाथाराब्देन ब्राह्मणगता ऋच उच्यन्ते । यज्ञार्था गाथा यज्ञगाथाः। ग्राक्षलायन गृहासूत्र ११२११॥ पर वृत्ति लिखते समय वह फिर कहता है— गाथा नाम ऋग्विशेषाः।

क्या इन प्रकरणों में उसका ऐसा कथन सत्य है।

उत्तर—जब नारायण टीका लिख रहा था, तो उस क ह्रदय में हमारे वाला सत्य पत्त अवश्य उपस्थित हुआ होगा। उसी स भयभीत हो कर ही उसने यह लिख दिया। जब बाइमण स्वय ऐसी गाथाओं को मानवी कहता है, तो नारायण के कहने का कीन प्रमाण करेगा। नारायण वाली भूल ही सायण ने तैत्तिरीय आरण्यक राधा के भाष्य में की है, जब वह "गाथाः मन्त्रविशेषाः" कहता है। यहां तो "यद् बाह्मणानि" कह कर रोष इतिहास, गाथा आदि को उनका विशेषण माना है। अवः मानवी गाथा ही अभिमेत हैं।

प्रश्न—इस पूर्वोक्त "यद् ब्राह्मणानि" वाक्य के संज्ञासंज्ञिभाव-युक्त अर्थ करने में क्या प्रमाण है।

उत्तर--ग्रारवलायन गृह्यसूत्र में इससं पूर्व ऋगादि चारों वेदों के साथ 'यद'

१ नीलकगढ का पाठ ऐसे है---

शब्द पढ़ा है। वैसे ही "यद्" शब्द ''ब्राह्मणानि" पद के साथ भी पढ़ा है। उप्रन्य इतिहास च्यादि के साथ "यद्" शब्द नहीं पढ़ा । इससे झात होता है कि स्वकार की दृष्टि में इतिहासादि ब्राह्मणान्तर्गत वार्तों का नाम भी माना जाता था। इस लिए इस स्थान में इतिहासादि को स्वतन्त्र न मानकर उन्हें ब्राह्मणों की संज्ञा बना दिया है।

प्रश्न-बाह्मकों की इतिहासादि संज्ञा में क्या कोई ख्रौर भी प्रमाण है।

उत्तर—हम इस से पहले अध्याय में लिख चुके हैं कि ब्राह्मण प्रन्थों में ऋषियों वा अन्य जनों के नाम लेख पूर्वक उन के इतिहासादि करें हैं। ब्राह्मणों में उतने ही नहीं, और भी सहलों ऐसे ही स्थल हैं। देखों—

अथ ह याञ्चवल्क्यस्य द्वे भार्ये बभूवतुः। मेत्रेयी च कात्यायनी च । शतपथ १४।७।३।१॥

### तस्य ह नचिकेता नाम पुत्र आस।

तंतिरीय बा॰ शश्रादाश्या

इत्यादि । इन वाक्यों का इतिहास सं भिन्न अर्थ हो भी नहीं सकता । और निश्चय ही इन लोगों से पहले ये अन्थ भी न थे। अतएव इतिहास। दि युक्त होने से ही इन ब्राह्मणों की भी इतिहास। दि संक्षा अवस्य है।

प्रश्न-प्रमेक मन्त्रों में भी तो ऐसा ही इतिहास है । पुन: मन्त्रसंहिताओं की इतिहास सज्ज्ञा क्यों नहीं मानते।

उत्तर--मन्त्रों में सामान्य इतिहास है । निरुक्तादि आर्थ शास्त्रों में जो बहुधा

तत्रेतिहासमाचक्षते । २ । १० ॥ इत्येतिहासिकाः । २ । १६ ॥
ऐसा कहा गया है, तो इसका मिश्राय भी नित्य सामान्य इतिहास से हैं । हां, कहीं २
मन्त्रार्थ में तो नहीं, पर मन्त्र के तत्त्व को स्पष्ट करने के लिए लौकिक इतिहास भी
कहा गया है । मध्य-कालीन साधारण भाष्यकारों ने इन लेखों का मिश्राय न समफ कर वेदार्थ को दूषित किया है । मन्त्रों के पद यौगिक वा योगस्ट हैं । ऐसा ही सब वेदवित मानते हाये हैं । भगवान जैमिनि कहते हैं—

#### परं तु श्रतिसामान्यमात्रमः । १ । ३१ ॥

अर्थात्-मन्त्रान्तर्गत सव नाम सामान्य हैं । परन्तु ब्राह्मणादिकों में ऐसी बात

नहीं है। बाह्मणों में तो ऋषियों की वंशाविलयां वि हैं। उन में पुत्र, पौत्र, प्रपौत्र ऋमिद का इतिहास है।

अतएव ब्राह्मणों की इतिहासादि भी संज्ञा है, त्रीर ब्राह्मण वेद नहीं ।

(छ) ब्राह्मणों की इतिहासादि संज्ञा में श्रीर भी प्रमाण देखो । महर्षि गोतम विकास कहते हैं---

स्तुतिर्निन्दा परकृतिः पुराकल्प इत्यर्थवादः।

२ | १ | ६४ ॥

पुराकल्प शब्द पर भाष्यकर्ता वात्स्यायन लिखता है---पेतिह्यसमाचरितो विधिः पुराकल्प<sup>3</sup> इति ।

तस्माद्वा पतेन ब्राह्मणा बहिष्पवमानं सामस्तोममस्तौषन् । योनेर्यञ्जं प्रतनवामहा इत्येवमाद्दिः । [ताण्ड्य ब्रा॰ =।६।४॥]

अर्थात्—ऐतिहाइतिहासयुक्त कथन पुराकल्प कहाता है । वात्स्यायन पुराकल्प के उदाहरण में तायका ब्राह्मण के पाठ को ही उज्जूत करता है। यहां प्रकृत विषय भी शब्द विषय परीचा प्रकृण में ब्राह्मण—वाक्य—विभाग का चल रहा है। ऋतएव जब वात्स्यायन ऋादि मुनि ब्राह्मणों में स्वयं इतिहास को मानते हैं तो हम यदि उन की इतिहास भी एक संक्षा मान लें, तो इस में क्या दोष है।

े वंश मादि वर्षन पुराय का एक मंग है। यह नाह्मचों में प्रायः मिलता है। इसी लिए पुराय शब्द कहीं २ नाह्मचों का विशेषचा है। २ गोतम साधारण अन्थकार नहीं, प्रत्युत म्हिष है। मतएव महाभारत-काल का वा उससे भी बहुत पहले का है। वात्स्यायन २। १। ४७॥ स्त्र पर स्वयं कहता है—

पाश्चात्य लेखक वा उन के कतिपय

भगवानृषिः ।

तस्येति शब्दविशेषमेवाधिक्रस्ते

एतद्देशीय शिष्य जो गोतम-पूत्रों को ईसा की प्रथम शतान्दी के समीप का मानते हैं, तो यह उनकी सरासर भूल है। ईसा से सैंकड़ों वर्ष पहले तो न्याय भाष्यकार वात्स्यायन ही हो जुका था। ३ दुलना करो महाभाष्य (कील ॰ सं० भाग १ ए० ४ ) पुराकल्प एतदास्तीत-संस्कारो-

पुराकल्प पतदासीत्-संस्कारो-त्तरकालं ब्राह्मणा व्याकरणं स्माधीयते । द्वला करो वाक्यपदीय टीका—

<sup>981। फरा</sup> वाक्यपदाय टाका— १।१४६॥ श्रृयते हि पुराकल्पे॥ प्रश्न — जब अनेक ऋषि मुनि मन्त्र ब्राह्मर्यों को वेद मानते आए हैं, तो फिर तुम ऐसी आपत्तियां उठा के क्या सिद्ध करना चाहते हो | देखों —

मन्त्रब्राह्मणयोर्वेदनामधेयम् ।

त्रापस्तम्बश्रीत सूत्र २४ । १ । ३९ ॥ सत्यापाढ श्रीतसूत्र ९ । ९ । ७ ॥ कात्यायन परिशिष्टप्रतिज्ञासूत्र । बोधायन गृह्यसूत्र २ । ६ । ३ ॥

तथा----

मन्त्रब्राह्मणं वेद इत्याचक्षते ।

बोधायन गृह्यसूत्र २ । ६ । ३ ॥

बोधायनधर्मसूत्र २ | ६ | ७ ॥ में तो तै० सं०६ । ३ | १० | ४ ॥ के जायमानो वे ब्राह्मण: इत्यादि ब्राह्मण वाक्य को उदधुत कर के लिखा है—

प्वमृणसंयोगं वेदो दशयति॥

मर्थात् इस प्रमाण को वेद शब्द से व्यवहृत किया है।

पुनः---

आसायः पुनर्मन्त्राश्च ब्राह्मणाणि च ।

कौशिक सूत्र १। ३॥

इत्यादि मार्थ प्रमार्थों के होते हुए कौन यह कहने का साहस कर सकता है कि ब्राह्मण वेद नहीं हैं।

उत्तर—श्रीतसूत्रों का जन्मदाता जब शाह्यण स्वयं कह चुका है कि वह वेद नहीं, तो कल्पसूत्रों के इन स्मान्त प्रमाणों का क्या मूल्य हो सकता है। जैसिनि मुनि मीमांसा दर्शन के स्मृतिपाद में बलपूर्वक कहते हैं कि कल्पसूत्र स्मान्त हैं। उनका उत्ता ही प्रमाण है, जितना स्मृति का। स्मृति परतः प्रमाण है। उसकी भपेचा परतः प्रमाण होते हुए भी ब्राह्मण सहस्रों गुणा अधिक प्रमाण है। नहीं नहीं, वेद-व्याख्यान होने से अत्यन्त पूज्य है। वे ऋषि जो इन ब्राह्मणों का प्रवचन कर चुके थे, कदाणि इनके विरुद्ध प्रतिज्ञा नहीं कर सकत । इस लिए जब कुछ एक ब्राचार्यों ने मन्त्र ब्राह्मण को वेद कहा है, तो वह श्रीपचारिक भाव से ही है। जैसे ब्रायुवेंद,

धनुर्वेद ग्रादि वेद कहाते हैं, और जैसे तन्त्रों की उक्तियों को भी मन्त्र और श्रुति कहा गया है, पुनः जैसे शतपथ १३।४।३।१२,१३॥ में—

इतिहासो वेदः। पुराणं वेदः।

इत्यादि, इन सबको श्रीपचारिक भाव से वेद कहा गया है, वैसे ही श्रापस्तम्बादि श्रीतसूत्रों में यह श्रीपचारिक लच्छा है । श्रीर यह भी तो श्रभी निश्चय नहीं कि

१ माध्यच सर्वदर्शन संग्रह योगशास्त्र प्रकरण में लिखता है। मन्त्र दो प्रकार के होते हैं-वैदिक और तान्त्रिक। कुल्लूक मनु व्याख्या २। १॥ में लिखता है—

श्रुतिश्च द्विविधा वैदिकी ता-न्त्रिकी च।

द्मर्थात्—वैदिकी और तान्त्रिकी, दो प्रकार की श्रुति होती है।

श्रोतसूत्रों में प्रयुक्त झनेक वाक्य भी मन्त्र कहाते हैं। सत्याषाङ श्रोतसूत्र ७१९॥ की व्याख्या में भट्ट गोपी-नाथ लिखता है—

सौत्रेषु वैदिकेषु च मन्त्रेषु ।

त्रवर्धत्—सूनस्य और वैदिक मन्त्रों में व्रयनि ऋग्वेदादि भाष्य भूमिका में दयानन्द सरस्वती ने मन्त्रबाह्मणयो-वेदनामधेयं को एक प्रचिप्त वाक्य माना है।

इस के सम्बन्ध में राजा शिवप्रसाद के

"दूसरा निवेदन" में G. Thibmut लिखता है-

Dayanand Sarasvati has certinly no right to declare the passage from Katyayana-according to which the Voda consists of Mantra and Brahmana an interpolation. Acting in this way any body might declare any passage contrary to his preconceived opinions an interpolation.

अर्थात्-कात्यायन सं दिये गये प्रमाण को प्रचिप्त मानने का दयानन्द सरस्वती को कोई अधिकार नहीं ।

त्राज यदि थींबो महाराय जीवित होते, तो उन्हें मस्करी भाष्य के बच्च-मार्ग प्रमाख पर अवश्य विचार करना पड़ता। बोधायनादि सूत्रों में यह वाक्य उन्हीं ऋषियों का है अथवा परम्परा में आने वाले उन के शिष्य प्रक्षियों का।

प्रश्न — प्राक्षाय तो स्वयं इतिहास भौर पुराय को अपने से पृथक् मानता है। किर इतिहास और पुराय बाह्मयों की संज्ञा केंसे हो सकती है। देखो वात्स्यायन न्यायभाष्य में क्या कहता है—

प्रमाखान खलु ब्राह्मणेनेतिहासपुराणस्य प्रामाण्यमभ्यनुश्रायते ।

81815811

अर्थात-प्रमाणस्य नाहाण से इतिहास स्त्रीर पुराण की प्रामाणिकता ज्ञात होती है।

फित शतपथ बा॰ १३। ४। १। १२, १३॥ में वहा है— अथाष्टमेऽहत् । ...........किंचिदितिहासमाचक्षीत । अथ नवमेऽहत् । ......तानुपदिशति पुराणं वेदः सोऽयमिति किंचित् पुराणमाचक्षीत ।

उत्तर-हम ने कब कहा है कि इन बाझायों से पूर्व कोई इतिहास स्त्रीर पुराय न थे। प्रत्युत हम तो प्र॰ ६२ पर स्वयं अनेक प्रमाणों से इन का अस्तित्व स्वीकार कर जुके हैं। इन्हीं की बहुत सी सामग्री का प्रवचन की आया में इन बाह्यणों में समावेश किया गया है। इसी कारण इन बाह्यणों की इतिहासादि भी संज्ञा है। और इसी कारण पुराय शब्द अनेक स्थलों में विशेषणारूप से बाह्यणों का बोतक बना है।

यास्काचार्य ने निरुक्त ३ । १= ॥ में--

पुराणं कस्मात् । पुरा नवं भवति ।

पुराने भथवा पुराय का यह निर्वचन किया है कि—"प्रथम होते समय नया हो।" ऐसी वार्ताएं ब्राह्मयों में सर्वत्र पाई जाती हैं। इस लिए भी पुराय का लच्चय ब्राह्मय में चिरतार्थ हो जाता है। मन्त्रों में सब सामान्य वर्षान है। मतः ब्राह्मय भादि वेद नहीं हो सकते, मन्त्रसंहिताएं ही वेद हैं।

(ज) भगवान् पाणिनि ने अपने अष्टक में ये सूत्र कहे हैं---

बो॰ धर्मसूत्र ३ । ४ । ८ ॥ में घाये
 हुए इति बोधायनः पदों की टीका
 करते हुए गोबिन्द स्वामी लिखता है—

बोधायनसंशब्दनादस्य शिष्यो ऽस्य प्रन्थस्य कर्तेति गम्यते । हष्टं साम । ४ । २ । ७ ॥
तेन प्रोक्तम् । ४ । ३ । १०१ ॥
पुराणप्रोक्तेषु ब्राह्मणकल्पेषु । ४ । ३ । १०५ ॥
उपज्ञाते । ४ । ३ । ११५ ॥
कृते ग्रन्थे । ४ । ३ । ११६ ॥
इनका ग्रमिप्राय यह है कि——

इनका अभिप्राय यह है कि-

१-मन्त्र दृष्ट हैं।

२-शाखाएं ( मूल वेदों को छोड़ कर ), ब्राह्मण और क्लप प्रोक्त हैं।

३-पाणिनि ब्रादि के प्रन्थ स्फूर्ति से प्रकट हुए हैं।

४-साधारण प्रन्थ कांट छांट के बनाये जाते हैं।

यहां भी ब्राह्मणों को मन्त्रों जैसा ऊंचा पद नहीं दिया गया । मन्त्र दृष्ट हैं, ज्रोर ब्राह्मण प्रोक्त हैं । ज्राज तक किसी विद्वान ने ब्राह्मणों की ऋषि आदि अनुक्रमणी भी नहीं छुनी । हां, सहिताओं की ऋषि अनुक्रमणी तो होती है । ज्रोर जो संहिताएं शाखा नाम से व्यवहृत होती हैं, तथा जिन में ब्राह्मण भाग सम्मितित हैं, उन की अनुक्रमणिकाओं में भी ब्राह्मण भागों के ऋषि नहीं दिये । हां, प्रजापित को सब ब्राह्मणों का ऋषि तो सामान्यतया कहा है, अर्थात प्रजापित परमात्मा ने ही वेदार्थ सुक्ताया । तिनक विचारों, जो चारायणीय संहिता का आष्टियाय है, उसे मन्त्रार्णाध्याय कहते हैं । उस में ब्राह्मण भाग के एक दो सामान्य ऋषि तो कहे गए हैं, पर वैसे ब्राह्मण भाग के ऋषि नहीं दिए गए । मन्त्रार्णाध्याय, यह नाम ही प्रकट करता है कि मन्त्रों के ही ऋषि हैं ब्राह्मणों के नहीं । स्थानक १८ से आगे उस में ऐसा पाठ है—

यदि माचार्य शक्कर का भाव ब्राह्मण के सामान्य द्रष्टाओं से है, तो कोई द्रानि नहीं, चौर यदि उनका भाव मन्तों के समान ब्राह्मणों के भी द्रष्टाच्चों से है, तो यह वैदिक ऐतिह्य के विरुद्ध है।

९ ग्राक्षर्य की बात है कि शाङ्कर जैसा विद्वान् वेदान्त सन्न १११११॥ के भाष्य में लिखता है—

ऋषिणामिप मन्त्रवाह्मणदर्शिनां । अर्थात्—मन्त्र और त्राक्षणके द्रष्टा ऋषि-यों की भी।

#### ब्राह्मगानि प्रजापतेः । ब्राह्मणपठितान् मन्त्रानथोदाहरिष्यामः ।

यहां सामान्यरूप से ब्राह्मणों का प्रजापित ऋषि कहकर ब्राह्मणान्तर्गत मन्तों के तो ऋषि दिए हैं, पर ब्राह्मणों का कोई ऋषि नहीं दिया । प्रजापित नाम परमात्मा के म्रतिरिक्त ऋषिविशेष का भी है । वह ब्रह्मा का समीपवर्ती ही था। कहीं २ ब्रह्मा का नाम ही प्रजापित हैं । वही ब्रह्मणों का म्रादि प्रवचनकर्ता है । ब्रह्मणारूप में वेदव्याख्यान करने से ही उसे कहीं २ ब्राह्मणों का ऋषि कहा गया है । जहां न्नोर दो चार स्थानों में ब्राह्मणों के ऋषि कहे गए हैं ।

प्रश्न---वात्स्यायनमुनि तो स्पष्ट ही ब्राह्मर्यों के भी ऋषि मानते हैं। वहां उन्होंने गौष मुख्य भाव भी नहीं कहा। फिर तुम्हारा पत्त कैसं माना जावे। देखो वात्स्यायन का लेख--

य एव मन्त्रब्राह्मणस्य द्रष्टारः प्रवक्तारश्च ते खिवतिहास-पुराणस्य धर्मशास्त्रस्य चेति । ४। १। ६२॥

उत्तर—यदि तुम वात्स्यायन भाष्य को आर्थ रीति से पड़े होते तो कभी ऐसा प्रश्न न करते। वात्स्यायन तो स्पष्ट ही हमारा पन्न कह रहा है। सुत्र २। २। ६०॥ पर वह जिखता है—

## य एवाप्ता वेदार्थानां द्रष्टारः ।

अतएव दोनों वाक्यों की तुलना से "ब्राह्मणस्य द्रष्टारं" का अर्थ "वेदार्थानां द्रष्टारं" ही है। इम ब्राह्मणों को वेदन्याख्यान कह ही चुके हैं। हां, उस व्याख्यान के साथ २ ऋषियों ने इतिहास, पुराणादि का भी प्रवचन कर दिया है। निरुक्त में भी कहा है—

ऋषेर्देष्टार्थस्यः प्रीतिभवत्याख्यानसंयुक्ता । १०। १०॥ १०। ४६॥ इत्याख्यानम् । ११।१९॥ ११।२५॥ ११।३४॥

इस का भी यही प्रभिप्राय है कि जब वेदार्थ इतिहासादि से संयुक्त कहा जाता है, तो वह प्रिय ग्रोर रुचिकर लगता है। ग्रस्तु ! यदि ब्राह्मणों को भी वेद मानोगे तो उन का ग्रथ किन प्रथों में बताग्रोंगे। मन्तार्थ तो ब्राह्मण में विद्यमान है, पर ब्राह्मणार्थ कहीं नहीं। ग्रतः मन्त्र ही वेद है, ग्रोर ब्राह्मण उन का व्याख्यान-मात है।

ऋषियों को वेदार्थ का ज्ञान तो परमात्मा ने ही कराया। तब ऋषियों ने उस

सर्थ को सारूयानादि के साथ प्रवचन की भाषा में कहा । वहीं वेदार्थ ब्राह्मण हुआ। । इसी लिये वात्स्यायन ने वेदार्थद्रष्टा कह कर सारी बात को खोल दिया है।

श्रीर भी जहां कहीं श्रार्ष प्रन्थों में ब्राह्मण वांक्यों के साथ "अपरयत" श्रादि क्रियापद लगा कर उन का देखना कहा है, तो वहां भी पूर्वोक्त भाव से ही कहा है। वेदार्थरूप ब्राह्मणों के उन भावों को ही ऋषियोंने मन्त्रों में देखा था। तब प्रवचनकी भाषा में ऋषियों ने उन तथ्यों को कहा। ब्राह्मण वाक्य जैसे के तैसे देखे नहीं गये। मूल मन्त्र ही नित्य-शातुपूर्वी के साथ देखे गये हैं। इसी अभिप्राय से निरुक्त २।११॥ में निप्रलिखित ब्राह्मण वाक्य उद्धत है—

तद् यदेनांस्तपस्यमानात् ब्रह्म स्वयम्भवभ्यानर्षत् ऋषयो ऽभवंस्तदषीणामृषित्वम् । इति विक्षायते ।

बहा नाम वेद अर्थात मन्त्रों का ही है। र इसी बहा का बहा। आदिद्वारा व्या-

१ यह मीमांसादि सर्व शास्त्रकारों का मत है। बाह्मण तो क्या साधारण झाखाओं में नित्य भातुपूर्वी नहीं है। इस लिये ये वेद कैसे हो सकते हैं। शाखा भादिकों में भातुपूर्वी अनित्य है, इस का प्रमाण महाभाष्य ४।१।१०१।। पर देखो— यद्याप्यर्थों नित्यो वा त्वस्तौ वर्णानुपूर्वी सानित्या।

यध्यया नित्या या त्यसा यणालुपूर्वा सानित्या। तद्भेदाँचैतद्भवति काठकं कालापकं मौदकं पैप्पलादकमिति॥ तलना को तैत्तिरीयास्यक २। ६॥

२ शतपथ १०। २ । ४ । ६ ॥ में कहा है-

सप्ताचरं वे ब्रह्म ऽर्गित्येकाच्चरं यजुरिति द्वे । सामेति द्वे ऽअथ यदतो ऽन्यद् ब्रह्मैव तद् । द्वचक्षरं वे ब्रह्म । तदेतत्सर्वे सप्ताक्षरं ब्रह्म । प्रशीत -- सात मचरों वाला ब्रह्म≕वेद है ।

| श्चक्   | •••  | ••• | 1 अ | त्त्र |
|---------|------|-----|-----|-------|
| यजुः    | •••  | ••• | *   | "     |
| साम     | •••  | ••• | ٦ . | ,,    |
| बहा 🗢 छ | थर्व | ••• | २   | ,,    |
|         |      |     |     |       |

सारा बढा

ख्यान होने से बाह्मण नाम पड़ा। अतएव बहा को तो ऋषियों ने स्पष्ट देखा, बाह्मणों को वेंसे नहीं। जैसा हम पूर्व कह चुके हैं, बाह्मणों का भावमात्र देखा गया था। इस में प्रमाण भी है। गीपथ बाह्मण पू० १। १२। में कहा है—

# स पतं त्रिवृतं सप्ततन्तुमेकविंशतिसंस्थं यश्रमपद्यत् ।

यहां यज्ञ का देखना कहा है। यज्ञ क्रिया है। इस क्रिया का भाव ऋषियों ने मन्त्रों में देखा। वैसे ही ब्राह्मण पाक्यों का भाव भी उन्हों ने जाना था। पुनः जैसे महाभाष्य थादि में—

## परयति त्वाचार्यः । ( कील० सं• भाग १ पृ० २४ )

सेकड़ों वार ऐसा पाठ श्रद्धा से कहा गया है, वैसे ही कहीं **९ प्रर्थवादरूप** से बाह्मणों के लिये "दश" धातु का प्रयोग हुमा है।

प्रश्न-महामोहविदावरा का कर्ता कहता है-

किञ्च परमर्षिगौतमो वेदप्रामाण्यनिरूपणावसरे स्थूणानि खननन्यायेन वेदप्रामाण्यं त्रविश्विमेगाऽदराशक्के "तद्यप्रामाण्यमनृतन्याधातपुनरुक्तदोषेभ्यः ।" तस्य वेदस्या-प्रामाण्यमनृतन्याधातपुनरुक्तदोषेभ्यः तत्रानृतं यथा "पुत्रकामः पुत्रेष्ट्या यजेत्" मनुछितायामपि चेद्यौ न युज्यन्ते पुरुषाः पुत्रेरिति द्रष्टार्थस्यास्य वाक्यस्याऽप्रामाण्ये
"ऽमिहोलं जुहुयात्स्वर्गकाम" इत्यदृष्टार्थकस्य वाक्यस्य प्रामाण्ये कथमाश्वासः । स्रत
हि स्वत्यतत्प्रवेन परामण्डमिष्टस्य वेदस्याऽप्रामाण्यमाणक्कमानः "मिन्होलं जुहुयात्स्वगैकाम" इति ब्राह्मणस्याप्रामाण्यं दर्शयामाल गोतमः । यदि नाम ब्राह्मणं न वेदस्तिहें
वेदाप्रामाण्यसाधनावसरे ब्राह्मणस्याप्रामाण्यप्रदर्शनं कथित्पर्शे किटिचालनायितं स्यात् । न
हि प्रेच्चावान "मैलवाक्यं न विश्वसिही" ति कञ्चन बोध्यश्वेतवाक्यस्य मिध्यात्वं प्रसाध्येत्
तद्वस्यं ब्राह्मणं वेद इति परमर्षिन्तुमन्यत इति । न य सुतस्यतत्यदेन परमर्षिनिभिप्रति

तो यह सारा ब्रह्म सात मत्तर का है। यहां सर्व ब्रह्म का प्रयोग बता रहा है, कि वेद इतना ही है। त्रीर ऋक्, यद्ध मादि कहने से मन्त्र ही मभिन्नेत हैं। इस लिये यह निश्चय है कि ब्रह्मणों के प्रवक्ता मन्त्र मात्र को ही ब्रह्म=वेद मानते थे, सबन्बाह्म सहुदाय को नहीं।

निर्देश्ट्रम् "मप्तिहोत्रं जुहुयात्स्वर्गकाम" इति ब्राह्मणवाक्यम् । अपि तु यत्किञ्च्दन्यदेव संहितावाक्यमिति सर्वे सिकताकूपायितमिति वाज्यम् ।

१ भीम० का उत्तर—'तदप्रामाणयम्०' इस न्यायक्षत्र से वेद का प्रमाण सिद्ध करने के लिय पूर्वपच किया है। उस पर भाष्यकार महर्षि बात्स्यायन जीने ब्राह्मण पुस्तकों के उदाहरण दिए हैं। इस से न्यायकर्ता महर्षि का अभिप्राय प्रसिद्ध है कि ब्राह्मण पुस्तक भी वेद ही है क्यों कि वेद का प्रमाण सिद्ध करने में अन्य का उदाहरण देना नहीं बन सकता। इस पर हम पूछते हैं कि महामोहविषार्थव कर्ता जी। किहिये तो सही न्यायदर्शन में यह कौन प्रकरण है? क्या आपने इसको वेदप्रामाण्यपरीचा प्रकरण समक्ता है शा अन्य कोई। यदि वेदपरीचा प्रकरण समक्ता है तो कहिये कि वेद परीचा प्रकरण के होने में क्या नियम है? तत् शब्द से पूर्व प्रतिपादित विषय लेना, यह तो सब आय्यों का सिद्धान्त ही है, पर आप कहिए कि "तद् प्रामाण्यम्०" इस सब से पहले वेदराब्द किस सूत्र में पहा है ? जो तत् शब्द से लेना चाहिए।

""इन लोगों ने विश्वनाथ महाचार्य्यकृत न्यायसूत्र की वृत्ति भी नहीं देखी? जो प्रकरण का नाम तो माजूम हो जाता। विश्वनाथ ने इस प्रकरण का नाम "शब्द-विशेषपरीचा" प्रकरण प्रकरण है। यो न्यायभाष्य के अतुकृत है। यो भाष्यकार वात्स्यायन ऋषि ने भी खिखा है कि "तस्य शब्दस्य प्रमाण्यत्व न सम्भवति" उस पूर्वोक्त शब्द का प्रमाण मानना ठीक नहीं है। अर्थात उक्त सूत्र में तत् शब्द करके शब्दप्रमाण का त्राक्षण करना चाहिए, त्रीर पूर्व से शब्दपरीचा का प्रसङ्ग भी चला ही स्नाता है। यथिप शब्दप्रमाणान्त्रभैत वेद भी आता है, इसी लिए हम यह प्रतिज्ञा नहीं करते कि शब्दविशेषपरीचा कहने में वेद की परीचा न आवेगी, परन्तु यह प्र-तिज्ञा स्वथ्य करते हैं कि शब्दविशेषपरीचा में केवल मूलवेद ही लिए जार्व और

१ ऋषि दयानन्द सरस्वती ने गोतम के प्रमाण से ब्राह्मणां का वेद न होना सिद्ध किया था। उस का यह उत्तर मोहनलाल ने लिखा। इस का उचित पर पुनरुक्त-दोषपूर्ण उत्तर भीमसेन ने आर्थसिद्धान्त चैत्र संवत् १६४५ भाग १, अङ्क ११, ए० १६६. १६७ पर दिया। उसी उत्तर को कुळ काट कर, हम ने यहां घरा है।

२ वात्स्यायन भाष्य के प्रनेक छपे ग्रन्थों में भी इस प्रकरण को "शब्दविशेष-परीचा प्रकरण ही लिखा है । भगवहत्त ।

1

बाह्मणादि न लिए जावें. यह कोई सिद्ध नहीं कर सकता । क्योंकि शब्द सामान्य में हम लोगों के विश्वास योग्य व्यवहार के शब्द भी आ सकते हैं और शब्दविशेष कहने से धृति स्मृति ही ली जावेंगी । इसमें भी मूल वेद सूर्य के समान स्वतः प्रकाशस्वरूप है। उसकी परीचा करना सर्वोश में ठीक नहीं। जैसे सर्थ को देखने के लिए दितीय सर्य्य वा दीपकादि की अपेचा नहीं होती.वैसे किसी अन्य प्रमाण से वेद की परीचा करना नहीं बनता । इसी कारण शब्दविशेषपरीचा में महर्षि वात्स्यायन जी ने विशेष कर बाह्यण भागों के उदाहरण दिए हैं। जो कुछ वेदपरीचा हो सकती है तो वेद से ही हो सकती है । और बड़ा भारी मार्श्य तो यह है कि महामोहविषार्थांबकत्ती जिन न्यायकर्ता महर्षि के प्रमाण से अपने पच को सिद्ध करना चाहते हैं. उन्हीं ऋषि के उसी प्रमाण से इनका पच खणिडत होता है, किन्तु सिद्ध कुछ भी नहीं होता । सुबकार ग्रीर भाष्यकार ऋषियों ने "तद् प्रामाण्यम्" इस सुब से पूर्व कहीं भी वेदशब्द का नाम नहीं लिया । इसी से इस सूत्र में तत् राब्द से वेद का परामर्श नहीं किया. किन्त शब्द का परामर्श किया। और ऋषि लोग ऐसा ग्रप्रसङ्घ वर्णन इन लोगों के तल्य क्यों करें ? क्योंकि ऋषियों में पचपातादि दोष नहीं होते हैं। ऋषि लोगों ने कहीं ? वेदविचार प्रकरण में बाह्मण पुस्तकों के वाक्य भी रक्खे हैं, सो व्याख्यान व्याख्येय का तादास्म्य सम्बन्ध मान के । "तदेव सूत्रं विग्रहीतं व्याख्यानं भवति" कहा है अर्थात व्याख्येय मल पुस्तक में जो पद हैं उन्हीं को लौट पौट कर वा उपयोगी अन्य पद लगाकर अन्वित कर देना व्याख्यान कहाता है। इस कारण बाह्मण वाक्य वेद विचार प्रकरण में लेना अनुचित नहीं, प्रथवा बाह्मण वाक्यों को वेद के तुल्य मानका उदाहरण देना बन सकता है । "छन्दोवत सूलाणि भवन्ति" इसके अनुसार जब व्या-करणादि के सत्रों में वेद के तुल्य कार्य होते हैं तो वेद के मित निकटवर्सी बाह्यणों में वेद तुल्य कार्य होवें तो कुछ माधर्य की बात नहीं है । यदि वेद में जिसे कार्थ होत हैं वैसे बाह्मणों में होने से उनको मूल वेद मान लिया जावे स्वीर मनुष्य-बद्धिरचित न माना जावे तो सुलादि को भी ऋषि रचित न मानना चाहिए, क्योंकि वहां भी छन्दोवत कार्य होते हैं तो उनको भी वेद मान लिया जावे ? जब ऐसा नहीं होता तो ब्राह्मण भी मूल वेद नहीं हो सकते और ब्राह्मण का मनुष्यविकासित होना उन्हीं के पद वाक्यों की रचना से सिद्ध हो जाता है, किसी भन्य प्रमाण की मावश्यकता नहीं।" इति ।

इसके मागे सूत्र २।१। ६१॥ में जो वात्स्यायन का लेख है, उससे भी नाह्मण-प्रन्थों का वेद न होना ही सिख होता है। वात्स्यायन कहता है—

प्रमाणं शब्दः । यथा लोके । विभागश्च ब्राह्मणवाक्यानां त्रिविद्याः ।

मर्थात्—शब्द-प्रमाय मानना ही पड़ेगा। जैसे व्यवहार में शब्द प्रमाय माने विना काम नहीं चलता, वैसे ही खातों के उपदेश को भी प्रमाय मानना चाहिए। श्रीर जैसे व्यवहार में त्रिविध वाक्य विभाग है, वसे ही बाह्ययों में भी है। जैसे व्यवहार में पुराकत्प भादि हैं, वैसे ही बाह्ययों में भी हैं। परन्तु श्रुति सामान्य है। इसके विपरीत बाह्ययों में रितिहास है। अतएव इतिहासादि होने से बाह्ययों के शब्द मन्त्रों की अपेक्षा लोकिक ही हैं। इस लिए बाह्ययां वेद नहीं है।

प्रश्न-मोहनताल कहता है, पूर्वीक वाक्य का भाव ऐसे कहना चाहिए-

"प्रमाणं शब्दो यथा लोके" इति सादश्यार्थकं यथापदषटितं, नृते च तथेति । लोके यथा शब्दप्रमाणं तथा वेदेपीत्यध्याहार्यम् । वेदे नाह्मणरूपे नाह्मणसंज्ञकानां साक्यानां विभागस्त्रिविधः इत्यर्थस्य तास्पर्यविषयत्वात ।"

उत्तर—यह भी मोहनलाल की भूल ही है। यहां "लोक" शब्द लौकिक प्रन्थों के लिये प्रयुक्त नहीं हुआ। प्रस्युत ब्यवहार में प्रयुक्त होने वाले शब्दों के लिये हुआ है। अतः तथा के साथ वेद पद का अध्याहार निर्धिक ही है। और २ । १ । ६५ ॥ सुत्र पर जो वात्स्थायन लिखता है—

यथा लौकिके वाक्ये विभागेनार्थग्रहणात प्रमाणत्वमेव वेद-वाक्यानामपि विभागेनार्थग्रहणात् प्रमाणत्व भवितुमर्हतीति।

इस का यही ब्रामिप्राय है कि यदापि वात्स्यायन ने "वेदवाक्यानाम्" पद के ब्रागे "ब्राह्मण" पद नहीं पढ़ा, तथापि यहां ग्रौपचारिक भाव से ही वेद शब्द का प्रयोग हुबा है। ग्रौपचारिक भाव से इतना कह देने से ही ब्राह्मण नेद नहीं माने जासकते। प्रश्र—नुम्हारे पास क्या प्रमाण है, कि यहां वेद शब्द का प्रयोग ग्रौपचा-

विक भाव से है।

उत्तर---वात्स्यायन आदि मुनि जो वेद, ब्राझ्य को जानते थे, वे उन के विरुद्ध नहीं कह सकते थे। हम सिद्ध कर जुके हैं कि ब्राह्मण अपने को वेद से भिन्न वा मनुष्यकृत बताता है। पुनः वास्स्यायन इन के विरुद्ध कैसे समक्त सकते थे। अतः उनका प्रयोग ऋौपचारिक ही है। ब्राह्मण-प्रन्थों के वेदन होने में ऋौर भी प्रमाण देखो। (म्ह) शतपथ १४। ६। १०। ६॥ में कहा है—

ऋ वेदो यजुवेदः सामवेदो ऽथर्वाङ्किरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकः सूत्राण्यनुज्या यानानि ज्याख्यानानि वाचैव सम्राट् प्रजायन्ते ।

लग भग ऐसा ही पाठ शतपथ १४ । १ । १ । १० ॥ में भी झाता है । यहां सुलादिवत उपनिवदों को स्पष्ट वेदों से प्रथक् माना है । जब ब्राह्मणकार स्वयं ब्राह्मण विभागों झर्थात उपनिवदों को वेद नहीं मानते, तो फिर ब्राह्मण प्रन्थ वेद कैसे हो सकते हैं।

प्रश्न-सनातनधर्मोद्धार का कर्ता नकछेदराम खग्ड२प्ट॰ ४३० पर लिखता है-

"जहां" केवल मन्त्रों को कहना होता है वहां केवल ऋक् आदि शब्दों ही का प्रयोग होता है जैसे 'महे बुध्रिय' इत्यादि मन्त्रों में । और जहां मन्त्र और ब्राह्मण के समुदाय को कहना होता है वहां केवल ऋक् मादि शब्दों का प्रयोग नहीं होता किन्तु ऋग्वेद आदि शब्दों ही का प्रयोग होता है, जैसे 'एवं वा मरे॰' इत्यादि पूर्वोक्त ब्राह्मण वाक्य में।"

क्या यह लेख अचित है।

उत्तर—ऐसे लेख प्रकट करते हैं कि लेखक वैदिक वाइसय से अपिरिचित ही है। मध्यम-कालीन मीमांसकों के कुछ अमोत्पादक लेख पढ़ कर ही उस ने ऐसा लिख दिया है। नकड़ेदराम ने जो प्रमाण 'एवं वा अरे' शतपथ से उद्धृत किया है, उसे ही नहीं देखा। वहां भी तो अपवेदादि से उपनिषदों को प्रथक् कहा है। काशी के पिछत ने अपने दिये प्रमाण को ही जब पूरा नहीं विचारा, तो और वह क्या लिखेगा।

१ त्रार्षप्रन्थों का तो क्या कहना, उस स्पृति में भी जो याह्नवल्क्य के नाम मढ़ी जाती है, इसी विचार के चिन्ह पाये जाते हैं। देखो प्रध्याय ३---

यतो वेदाः पुराणं च विद्योपनिषद्स्तथा । श्रोकाः सुत्राणि भाष्याणि यत्कि।श्रद्धाङ्मयं कचित् ॥ १८१ ॥ वेचारा विश्वस्प इस त्रापत्ति को देख कर कहता है —

उपनिषदां पृथग्वचनं वेदभागान्तरस्य ताद्थ्यंशद्दीनार्थम् ।

ऋक् पद मन्त्रों के लिये आवे, और ऋग्वेदादि मन्त्र ब्राह्मण के संमुदाय के लिये वर्ते जावें, ऐसा कोई नियम नहीं । ये दोनों शब्द मन्त्रसंहिता के लिये ही प्रयुक्त होते रहे हैं। इस में प्राचीन ब्राह्मणों के प्रमाणों को देखों। शतपथ ब्राह्मण १३। ४। ३॥ की अनेकों किणडकाओं में क्रमशः कहा है—

तानुपिद्शति ऋचो वेदः ..... ऋचा ए स्कं व्याचक्षण ॥ दे ॥ तानुपिद्शति-यज्ञ् १० विदः ... यज्जुषामनुवाकं व्याचक्षण ॥ ६ ॥ तानुपिद्शति-आथर्वणो वेदः ... अथर्वणामेकं पर्व व्याचक्षण ॥ ॥॥ तानुपिद्शति-सामानि वेदः ... साम्नां दशतं ब्रूयात् ॥ १४ ॥

भ्रव विचारने की वार्ता है, कि यहां वेद शब्द केवल ऋगादि के लिये ही प्रयुक्त हुआ है। ऋगादि मन्त्र हैं। और ऋग्वेदीय आदि ब्राह्मणों में सुक्त आदि भ्रवान्तर विभाग है भी नहीं। इस लिये ऋग्वेदादि शब्द भी मन्त्र संहिताओं के लिये ही वर्ते गये हैं, ब्राह्मणों के लिये नहीं, ऐसा मानना ही युक्तियुक्त है।

शतपथ के इसी प्रकरण की म, ई, १० किएडका झों में जो अङ्गिरसो वेद, सर्पिविधा वेद, देवजनविधा वेद, संज्ञाएं हैं, तो यह अथवेवेद के अवान्तर विभागों के ही नाम हैं। इन सब में 'पवें' विद्यमान हैं। शेष मायावेद, इतिहासोवेद, पुराण वेद, परम्परा से आने वाले संप्रहमात्र हैं। ये पूरे प्रन्थरूप में नहीं हैं। अथवा इन का अवान्तर विभाग नहीं है। इसी लिये इन के साथ कहा है—

कांचिन्मायां कुर्यात् । ११ ॥ कंचिदितिहासमाचक्षीत । १२ ॥ किञ्चित पुराणमाचक्षीत । १३ ॥

इन तीनों के साथ, जैसा हम पूर्व कह लुके हैं, वेदपद का चौपवारिक प्रयोग है। इस से आगे १४वीं कपिडका में कहा है—

आचप्टे'''सर्वान् वेदान्'''।

अर्थात सब वेद कहे । यहां बृाह्मणों का स्वरूप भी कथन नहीं किया गया, त्रोर वास्तविक तथा द्योपचारिक भाव से वेद भी कह दिये। इस लिए ज्ञात होता है कि याज्ञवल्क्य श्रादि ऋषि स्वप्न में भी ब्राह्मणों को वेद न मानते थे।

(व) इसी प्रस्तुत विषय में, इमारे सिद्धान्त को पुष्ट करने वाले श्रीर भी प्रमाण

देखो । प्राय: सारे ही ब्राह्मणों में प्रजापति क्षर्थात् परमात्मा से वेद के प्रकाशित होने के सम्बन्ध में कुछ वाक्य खाये हैं। कतिपय ब्राह्मणों के वे वाक्य नीचे दिए जाते हैं—

…स पतानि त्रीणि ज्योतींष्यभ्यतप्यत सो ऽग्नेरेवचीं ऽस्जत षायोर्यज्ञूष्यादित्यात् सामानि । स पतां त्रयीं विद्यामभ्यतप्यत ।…। प्रथितस्या एव त्रय्ये विद्याये तेजोरसं प्रावृहत् । एतेषामेव वेदानां भिषज्याये स भूरित्युचां प्रावृहत्…। कौ० ६ । १०॥

स इमानि जीणि ज्योति १७ स्यभितताप । तेभ्यस्तप्तेभ्यस्त्रयो वेदा अजायन्ताग्रेर्क्कुग्वेदो वायोर्थजुर्वेदः सूर्यात सामवेदः ॥३॥ स इमांस्त्रीन् वेदानभितताप । तेभ्यस्तप्तेभ्यस्त्रीणि शुक्राण्यजायन्त भूरित्युग्वेदात ...॥४॥ इा० ११ । ५ । ८ ॥

स पतास्तिस्रो देवता अभ्यतपत् । तासां तप्यमानानां रसान् प्रावृहत् । अग्नेर्ऋचो वायोर्यज्ञ्छेषि सामान्यादित्यात् ॥ २॥ स पतां वर्यो विद्यामभ्यतपत् । तस्यास्तप्यमानाया रसान् प्रावृहत् । भूरि-त्यृग्भ्यः ॥ ३ ॥ छान्दोग्य उ० ४ । १७ ॥

इस विषय के चौर भी ब्राह्मण वाक्य दिये जा सकते हैं, पर इतनों से ही यथेष्ट च्राभिप्राय निकल पड़ता है। यहां च्रक् च्राौर च्रावेद शब्द पर्यायवाची ही हैं। भूः ' व्याहृति च्रावाचों से उत्पन्न हुई अथवा च्रावेद से, इस कहने में कोई भेद नहीं। च्रक्, यज्ज, और साम, इन तीनों का समूह त्रयी विद्या है। इन्हीं को शतपथ के प्रमाण में च्रावेद, यज्जेंद, चौर सामवेद कहा है। इसी से स्पष्ट है कि च्राक् च्रादि शब्द ध्रावेदादि के पर्यायवाची हैं।

प्रश्न-तीनों प्रमाणों को समता में रखना उचित नहीं । शतपथ में मन्त ब्राह्मण समुदाय का कथन है और कौषीतिक ब्रादि में मन्त्रमात का।

.उत्तर—ऐसी निर्मूल कल्पना निरधेक है । जब इस प्रकरण में एक सामान्य विषय का कथन है, त्रीर पूर्व प्रदर्शित संगति भी एक ही है, तो तुम्हारी बात को कोई विद्वान न मानेगा। त्रीर ब्राह्मण-प्रन्थ तो त्रादि सृष्टि में प्रकट भी नहीं हुए। वे काल, काल पर बनते चले ब्राये हैं। उनका सङ्कलन महाभारत-काल में हुत्रा है। यह बाझाण-प्रत्थ समग्रस्य से बहुत पुराने नहीं हैं। यतः आदि एष्टि के काल के कथन में देद शब्द से बाह्मण का भी अभिप्राय लेना अनुचित ही नहीं, सरासर खेंचतान है। जब इन प्रकरणों में देद शब्द से ब्राह्मण नहीं लिया गया, तो अन्यत्र भी आर्थ वाडमय में ऐसा ही समभना।

प्रश्न—कठ चादि बाह्मणों को नवीन नहीं समक्तना चाहिए ! मोमांसा सूत्र १ । १ । २८ ॥ पर शवर ने बाह्मणों के प्रमाण देकर, चागे सूत्र ३०-३२ तक यही सिद्ध किया है कि बाह्मणादि भी अपीरुषेय हैं । सूत्र ३० पर वह किसी पुराने शास्त्र का प्रमाण ऐसे धरता हे—

स्मर्यते च-वेशम्पायनः सर्वशाखाध्यायी । कटः पुनरिमां केवलां शाखामध्यापयां बभूव, इति ।

श्रर्थात् कठादि शाखा वा बाह्मण कठादि ऋषियों से पहले भी विद्यमान थे।

उत्तर—शबस्वामी ने मीमांसा, तर्कपाद के इस वेद-अपौरूषेयता अधिकरण में जो अनेक उदाहरण दिये हैं, वे उचित नहीं हैं । शबर तो बाह्मणों को वेद मानता था। वे अतः उसने ऐसे उदाहरण दे दिये। अन्यथा ऐसे सब उदाहरण मन्त्रों से देने चाहिए थे।

कठशास्ता वा ब्राह्मण, वैशम्पायन के समीप भन्ने ही हों, पर व्यास से पहले नहीं थे। त्रादि सृष्टि में ब्राह्मण तो क्या, शास्त्राएं वा उनकी सामग्री भी नहीं थी। तब तो मूल मन्त्र सहिताएं ही थीं। इस विषय का प्रमाण त्रागे दिया जाता है। उस से यह भी सिद्ध होगा कि मन्त्र समृह ही बेद हैं, ब्राह्मण ग्रादि नहीं। रे

तस्य राक्षो पुरोहिता ब्रह्मायुः नाम त्रयाणां वेदानां पारगो स-निर्घण्डकेटमानां इतिहासपंचमानां अक्षरपदच्याकरणे अनस्पको सो-ऽयमाचार्यः कुरालो ब्राह्मणवेदेषु पि शास्त्रेषु दानसंविभागशीलो द्दा-कुशलकर्मपयां समादाय वर्तति ।

भाग २, १८ ७७, पित द-११ । महावस्तु में ऐसा ही प्रयोग कई स्थलों पर भाषा है।

१ देखो शाबर मीमांसाभाष्य मन्त्राश्च्य ब्राह्मणञ्च वेदः । २।१।३३॥ २ यथि बौद्ध प्रन्थो कां हम सर्वोग प्रमाण नहीं करते, तो भी महावस्तु में ''ब्राह्मणवेदेषु'' पद बहुत १पट हैं। इससे ज्ञात होता है कि बौद्ध विद्वानों को जो परम्परा विदित थी, तदनुसार ब्राह्मण वेद नहीं थे। देखों—

पूर्वोक्त तीनों प्रमार्थों की जो सङ्गति हम ने लगाई है, वह मत्यन्त उचित है, इस का निश्चय षड्विंश ब्राह्मण १ । ४ । ७ ॥ के आगे धरे प्रमाण से पूरा पूरा हो जावेगा—

प्रजापतिर्वा इमार्छ स्त्रीन्वेदानस्त्रजत । ......तेभ्यो भूर्भुवः स्वरित्य-क्षरङ्ग्रित्युग्भ्यो ऽक्षरत् । ...भुवरिति यज्जभ्यो ऽक्षरत् । ...स्वरिति सामभ्यो ऽत्तरत् ।

इस स्थान में तीन वेदों के ही तीन पर्याय श्र्वक्, यजः और साम कहे हैं। इस लिए श्रवक् पद से मन्त्रों का श्रीर श्रवंद पद से श्रवंदीयों के मन्त्रों श्रीर ब्राह्मकों का श्रभिप्राय लेना कल्पनामात्र है। श्रीर यह कल्पना भी निराधार, श्रीर प्रमाय-सुन्या है।

#### (ट) गोपथ बाह्मण पू॰ १ । ४॥ में कहा हैं-

यान् मन्त्रानपश्यत् स भ्राथर्वणो वेदो ऽभवत् ।

क्या इस से बढ़ के और स्पष्ट प्रमाण की भी आवश्यकता है। यहां सारा सि-बान्त विवाद से जपर कर दिया गया है। मन्त्र समृह का ही नाम वेद है, और वही आदि सिंह में प्रकाशित हुआ। वहीं मपौरुषेय है। उसकी आतुपूर्वी नित्य है। शेष शाखायें कृत तो नहीं, पर आतुपूर्वी अनित्य होने से प्रोक्त है।

(ठ) और भी देखो । गोपथ बाह्मण पूर्वीर्ध १।१॥ में लिखा हैं-

तस्य [ओमित्येतद्श्वरस्य] प्रथमया स्वरमात्रया ऋग्वेदं अन्वभवत् । १७।

" " द्वतीयया " स्वावेदं " ॥ १६॥

" " वकारमात्रया अर्थवेदं " ॥ २०॥

" मकार्थ्यत्या उपनिषदः " ॥ २१॥

अब विचारने का स्थान है, कि स्त्रोम् की प्रथम मात्रा से ऋग्वेद, दूसरी से यजुर्वेद, तीसरी से सामवेद, वकारमाला से ऋग्वेवेद, इतना कह कर, मकारश्रुति से उपनिषदों आदि का बनाना कहा है। ऋतः यदि उपनिषद् वेदान्तर्गत होते, तो ब्राह्मण वाले ऐसा प्रयोग न करते। प्रत्युत ऐसे प्रयोग से उन का स्पष्ट ऋभिप्राय यही है, कि उपनिषदादि वेद नहीं हैं।

(ब) कात्यायन का गुरु शौनक आर्थानुकमणी के आरम्भ में ही निखता है— ऋग्वेदमखिल द्रष्टारों ये हि मुनियुंगवाः । १ । १ ॥

अर्थात्—अखिल अर्थेद के जो मुनिश्रेष्ठ इष्टा थे। ऐसा कह कर, शौनक केवल मन्त्रों के ही इष्टा देता है। इस से प्रतीत होता है कि शौनक के अनुसार मन्त्रसमृह ही अखिल अर्थेद था। उस अर्थेद में बाह्मण की एक पंक्ति भी नहीं थी। जब गुरु ऐसा मानता है, तो उस के शिष्य भी सम्भवतः वैसा ही मानते होंगे। अत्रत्य कात्यायन आदि के प्रत्यों में मन्त्रज्ञाह्मणयोर्थेदनामधेयम् वाक्य बहुत पीक्ने मिलाया गया होगा।

(ढ) ब्राह्मणप्रन्थ दृष्ट नहीं हैं, त्रौर इस लिये वेद भी नहीं हैं, तथा मनुष्यों के बनाये हुए हैं, इस विषय में एक स्रोह प्रवल प्रमाण देखों । सामब्राह्मणों में एक स्रुव्रह्मण्या विश्वाती है। उस के एक भाग में निव्नलिखित पद हैं—

कौशिक ब्राह्मण गौतम ब्रुवाणिति ।

इन के विषय में शतपथ ३। १। ४। १६ में लिखा है-

# शास्त्रद्धेतदारुणिनाधुनोपक्षांत यद्गौतम ब्रुवाणेति।

श्रशीत्—ठीक इस प्रकार यह सुमझपया का भाग श्रभी २ आकृषि ने निज स्फूर्ति से बनाया है ।

जैमिनीय ब्राह्मण २ । ७६, ८० ॥ में लिखा है ---

अथ ह वा पके कौशिक ब्राह्मण गौतम ब्रुवाणेति आह्वयन्ति । तदु ह वा आरुणिनैव यशस्विनोपज्ञातम् ।

भर्यात्-कई एक कोशिक ब्राह्मण भादि कह कर पुकारते हैं। तो यह यशस्त्री भारति को स्कृति से ज्ञात हुन्ना था।

हम पहले १०९१४ पर पाणिनीय सुत्रों के प्रमाण से बता चुके हैं कि उपज्ञात प्रन्य वा बातें मनुष्यप्रणीत हैं, अस्तु।

कोशिक ब्राह्मण त्रादि पद सुबद्धारया का एक भाग हैं।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> देखो कारव शतपथ की भूमिका ए० १०९, धारा ७ ।

इस के विषय में जैमिनीय श्रोर शतपथ दोनों ब्राह्मण कहते हैं कि इते आहिण ने बनाया है। श्रोर शतपथ तो कहता है कि अधुनैय अर्थात अभी १ बनाया है। इस से जहां एक छोर यह ज्ञात होता है कि जैमिनीय श्रोर इसरे सामब्राह्मण शतपथ के ही काल में बने, वहां इसरी छोर यह भी प्रकट होता है कि शतपथादि ब्राह्मणों के प्रवक्ता याज्ञवल्क्यादि ब्राह्मण बाक्यों को मन्त्रवत दृष्ट नहीं मानते थे, प्रत्युत प्रयीत ही मानते हैं। इस जिये यह ही बैदिक सिद्धान्त टहरता है कि ब्राह्मण भागों के उपज्ञात होने से ब्राह्मण अन्य वेद नहीं हैं।

प्रश्न-चरणच्यूह करिंडका द्वितीय में यह क्या लिखा है कि मन्त्र बाह्मण वेद हैं। देखो-

त्रिगुण पठ्यते यत्र मन्त्रब्राह्मणयोः सह। 'यजुर्वेदः स विज्ञे**यः** शेषाः शाखान्तराः स्मृताः॥

उत्तर—साम्प्रतिक दशा में चरणध्यूह कोई विश्वसनीय प्रन्य नहीं है। इस के आठ नो भेद तो हम ने ही देखे हैं। वैबर साहव का चरणब्यूह खोर, काशी का छुपा और। हस्ति खिलों के भेद का तो कहना ही क्या। ऐसी अवस्था में कौन कह सकता है कि मूल प्रन्थ कितना था। खोर यह खोक तो किसी तैत्तिरीय शाखा-भक्त का मिला-या हुआ प्रतीत होता है।

चरणव्यृह का टीकाकार महिदास इस श्लोक को ऐसे पढ़ता है —

मन्त्रब्राह्मणयोर्वेदः त्रिगुणं यत्र पठ्यते ।

यज्ञेदः स विज्ञेय श्रम्ये शाखान्तराः स्मृताः ॥

जहां मूल में पूर्वोद्धृत श्लोक छ्रपा है वहां उसने उसकी व्याख्या भी नहीं की । उस से बहुत आगे यह श्लोक स्वयं लिख कर टीका करता है । इससे भी मूल पाठ में श्लोक का प्रचिप्त होना पाया जाता है । श्लोक का अर्थ करके अन्त में महिदास लिखता है—

> एतादृशपठनं शाखाया अध्ययनं [यत्र ] स यजुर्वेदः । तश्च तैत्तिरीयशाखायामेवास्ति ।

इसी लिए इम ने कहा था कि यह श्लोक किसी तैलिरीय-शाखा-भक्त का मिलाया हुआ प्रतीत होता है।

ण ) ब्राह्मण प्रन्थों के ऋषिप्रोक्त होने में ऋौर भी प्रमाण है । मीमांसा सूत
 १२।३।१७॥ ऐसे पढ़ा गया है—

मन्त्रोपदेशो वा न भाषिकस्य प्रायोपपत्तर्भाविकश्चतिः। इसी के भाष्य में शबर कहता है—

भाषास्वरो ब्राह्मणे प्रवृत्तः ।

मर्थात्-बाह्मणप्रन्थों में वही स्वर प्रवृत्त हुआ है जो साधारण भाषा में है।

जब बाह्य का स्वर ही भाषा स्वर झर्थात लौकिक स्वर है, तो वह ईश्वरप्रोक्त कैसे हो सकता है। यह बात शिचा प्रन्थों वा भाषिकसूत्र से सिद्ध होती है। विस्तार-भय से झिथिक नहीं लिखा गया। सत्यवत सामश्रमी जी ने लयीपरिचय में इसे भले प्रकार किखा है।

(त) ब्राह्मणादि प्रन्थों में मन्त्रों की प्रतिकें धर के "इति" कहकर न केवल मन्तों का व्याख्यान ही किया है, प्रत्युत उन के ऋषि देवता झादि भी दिए हैं । ब्राह्मणों के प्रमाणों से हम वेदों का भादि छिष्टि में होना कह चुके हैं । मन्त्रार्थ ब्रष्टा ऋषि उत से बहुत पीछे हुए हैं । उनका उछेख करने वाले प्रन्थ उस से पीछे के होंगे । इन मन्त्रार्थ ब्रष्टा ऋषिविशेषों के नाम का सामान्यार्थ हो ही नहीं सकता । अतः ब्राह्मणादि प्रन्थ बहुत नथे और ऋषि-प्रोक्त ही हैं । इस के उदाहरण काठक संहिता में वेखों ।

महि त्रीणामवो उस्तु । [ का० सं० ७ । २ ॥ ] इत्येष प्राजापत्यस्त्रिचः । ७ । ६ ॥

स वामदेव उच्चमित्रमिविभस्तमवैत्तत सं पतत् सुक्तमपश्यत् कृणुष्व पाजः प्रसितिं न पृथ्वीम् १, इति । का॰ सं॰ १० । ५॥ इत्यादि । ऐसे ही भ्रष्टाध्यायी भादि अन्य अन्यों में भी ब्राह्मणों को वेद नहीं माना । इस के उदाहरण हम ने पाणिनीय सुत्रों से पहले दे दिये हैं । पूर्वपिचयों के अधाध्यायीस्थ प्रमाण इतने निर्वल हैं कि विद्वान स्वयं उन का उत्तर दे सकते हैं ।

इस सारे लेख से यह ज्ञात हो चुका है, कि मन्त्रसंहिताएं ही वेद हैं। वही अपीरुपेय हैं। अत्यन्त प्राचीन भाचार्य ऐसा ही मानते थे। आपस्तम्ब परिभाषा सूत्र—

मन्त्रब्राह्मण्योर्चेदनामधेयम् । ३४॥ की व्याख्या में धूर्तस्वामी लिखता है—

कैश्चित मन्त्राणामेव वेदत्वमाश्चितम् । ३४॥

पूर्वोक्त सूत्र की व्याख्या में हरदत्तिमिश्र भी यही कहता है— कैश्चिन्मन्त्राणामेव वेदत्वमाख्यातम् । ३३ ॥ भर्थात—कई एक भावार्थ मन्त्रों को ही वेद मानते हैं।

इस लेख से प्रकट है कि धूर्तस्वामी और हरदत्त की दृष्टि में आपस्तम्ब के काल से पहले के कई आचार्य मन्त्रमात्र को ही वेद मानते थे। हमारा विचार है कि यह मूल सूत्र चाहे औपचारिक भाव से ही लिखा गया हो, पर आपस्तम्ब के काल सेबहुत प्रवाचीन है। इस लिए सम्भवतः आपस्तम्बादि भी मन्त्रमात्र को ही वेद मानते थे। जब आपस्तम्बादि के प्रन्थों में इस सूत्र का प्रचेप किया गया, तब उस से उत्तर काल में लोगों ने ब्राह्मयों को भी वेद मानना आरम्भ कर दिया। अस्तु, हो सकता है, हमारे इस विचार से कई विद्वान सहमत न हों, पर इतना तो उन्हें भी मानना ही पड़ेगा कि धूर्तस्वामी और हरदत्त की दृष्टि में आपस्तम्बादि के काल से पहले के अनेक आचार्य अवश्य ही केवल मन्त्र-समदाय को वेद मानते थे।

महाभारत-काल के कुछ पश्चात एक याहिक काल द्याया । उस में ब्राह्मणों का ग्रत्यन्त उपयोग होने वा ग्रति मान होने से, ब्राह्मणों को ग्रोपचारिक दृष्टि से वेद कहा गया। ब्राह्मणों को ही क्या, धर्मशास्त्रों को भी कभी २ ग्रोपचारिक दृष्टि से ग्राह्माय कहा गया है। देखों गौतमधर्मसूत्र का टीकाकार मस्करी—

यत्र चाम्नायो विद्ध्यात् । १ । ५१ ॥

सूत्र पर टीका करते हुए कहता है-

## अथवा-आम्नायशब्देन मनुरुच्यते ।

यथीत्—प्राप्ताय शब्द से मतुस्मृति का भी प्रहण हो सकता है। जब ब्राष्ट्राय पद किसी धर्मशास्त्रों की दृष्टि में अपने मूल=मतुस्मृति के लिये उपचार से प्रयुक्त हो सकता है, तो याह्निकों की दृष्टि में यह्निकयाप्रधान प्रन्थों के लिये उपचार से वेद शब्द प्रयुक्त हो गया, इस में ब्राग्रुमात्र भी ब्रार्थ्य नहीं।

श्रीर भी देखो तन्त्रवार्तिक १ । ३ । ७ ॥ में भट्ट कुमारिल लिखता है-

स्मृतिव्रन्थे ऽप्याम्नायशब्दव्रयोगात् । स्मार्तधमर्माधिकारे हि शङ्कालिखिताभ्यामुक्तम्-आम्नायः स्मृतिधारक इति । व्रन्थकारगतायाः स्मृतेस्नत्कृतव्रन्थाम्नायः स्मृतिव्रन्थाध्यायिनां स्मृतिधारणार्थत्वेनोक्तः।

अपर्वित स्मृतिग्रन्थों के लिए भी आन्नाय शब्द का प्रयोग हुआ है । शाङ्का-छिखित भी ऐसा ही कहते हैं। स्मृतिग्रन्थों के पढ़ने वाले अपने मूल को आन्नाय कह सकते हैं।

समय के व्यतीत होने पर शबर झादि नवीन आचार्यों ने उस औप-चारिक भाव को भुला कर इन्हें वेद ही कहना झारम्भ कर दिया। इस लिए जनसाधारण भी इन्हें वेद समफने लग पड़े। बस यही सारी भुल का कारण था। फिर भी मध्यमकाल में झनेक ऐसे मीमांसक हो चुके हैं, जो ब्राह्मण का परम झादर करते हुए भी मन्त्रमात्र से ही सारे 'विधिवाद' का काम चलाते रहे हैं। उन का कथन है कि मन्त्रों में भी किसी न किसी प्रकार से सारी 'विधि' कही गई है। उन्हों ने ब्राह्मण का साचात शब्दों में वेद होने से इन्कार तो नहीं किया, पर उन का लेख इस बात को प्रकट करता है कि वे मन्त्र और ब्राह्मण को एक सा दर्जा नहीं देते थे। सम्भव है इस औपचारिक परम्परा के बहुत बलवती होने के कारण ही कई विद्वानों ने ब्राह्मणों के वेद मानने के विरुद्ध आवाज़ न उठाई हो। विक्रम की इस शताब्दी में स्थि दयानन्द सरस्वती ने यह भूल देखी और इसी लिये झनेक युक्ति प्रमार्खों के अनन्तर अपनी ऋग्वेदादिभाष्य भूमिका के "वेदसंज्ञाविचारविषय" में यह लिखा---

इत्यादि बहुभिः प्रमाणैर्मन्त्राणामेव वेदसंज्ञा न ब्राह्मण-

## ग्रन्थानामिति सिद्धम्।

अर्थात्-मन्त्रों की ही वेदसंज्ञा है, बाह्मराप्यनथों की नहीं।

द्यानन्द सरस्वती के प्रमाणों के विरुद्ध भी ध्रमेक लोगों ने लेख लिखे हैं। उन सब से इमारा निवेदन हैं कि हमारे पूर्वीक्त लेख को वे ध्यान से पढ़े, श्रीर निष्पच हो कर सत्यासस्य का निर्णय करें।

# आठवां अध्याय ब्राह्मणग्रन्थ और वेदार्थ ।

# निरक्त और निघण्डु का आधार ब्राह्मण हैं।

निरुक्त सब से पुराना प्रन्थ है, जो इस समय मिलता है, ज्रौर जिस में वेदार्थ का विस्तृत निदर्शन है । 'यह ऋग्वेदीय लोगों के पठितव्य दश प्रन्थों में से एक है ।' दाचित्रणात्य ऋग्वेदाध्यायी इस समय भी इस का पाठ करते हैं। इस निरुक्त से पहले भी ऐसे ही अनेक निरुक्त प्रन्थ थे, पर वे भव लुसप्राय: हैं।' निरुक्त का मूल निघयदु है । निरुक्त ज्ञोर निघयदु दोनों यास्क-प्रयाति हैं। र निघयदु प्राचीन वेदिक कोषों का एक नमृता हैं। इस निघयदु से पहले ज्ञोर भी भनेकों निघयदु थे। निरुक्त ७। १३॥ में यास्क स्वयं उनका स्वरूप कथन करता है—

अथोताभिधानै। संयुज्य हविश्चोदयित—इन्द्राय वृत्रम्ने । इन्द्राय वृत्रतुरे । इन्द्रायाँहोमुचे, इति । तान्यप्येके समाम्नन्ति भूयांसि तु समाम्रानात् । यत्तु संविज्ञानभूतं स्यात् प्राधान्यस्तुति तत् समाम्ने ।

अर्थात—'कई एक त्राचार्य ऐसा समान्नाय करते हैं जिस में देवता के विशेषण एकत्र किए जाएं। परन्तु जो प्रधान स्तुतिवाला (अभि श्रादि) देवता-नाम है, उस का मैं समान्राय करता हूं।'

कीत्सन्य प्रगीत निरुक्त-निषगढुभी जो आधर्वण परिशिष्टों में से एक है, पुराने निषगढु-प्रन्थों का ही नमूना मात्र है। ४

यास्कीय निषयदु त्र्योर इस भ्राथर्षण निषयदु के देखने से निश्चय हो जाता है कि प्राचीन निषयदु-प्रन्थों का भ्राथार प्रधानतया ब्राह्मण ही थे । निषयदु-पठित अर्थों ज्योर ब्राह्मणान्तर्गत भ्रथों की निम्नलिखित तुलनात्मक सूची से यह बात बहुत ही स्पष्ट हो जायगी।

G. Oppert के सूची पत्र II. 510 पर दिचया में किसी घर में उपमन्यु-कृत निरुक्त का अस्तित्व बताया गया है ।

२ देखो मेरा लेख, मासिक पत्र ज्योति वैशाख सं० १६७७, लाहौर ।

३ मै॰ सं• २ | ६ | ६ ॥

४ इसका देवनागरी संस्करण आर्थ-प्रन्थावली, लाहीर में छप चुका है।

| पता निघण्डु        |              | ब्राह्मण                         | पता                   |
|--------------------|--------------|----------------------------------|-----------------------|
| १।१४॥ अत्यः        | भक्ष         | ग्रत्यो <b>ऽ</b> सि(ग्रश्व)      | तै॰ शनाधाना           |
| ३।१७॥ अध्वरः       | यज्ञ         | ग्रध्यरो वैयज्ञः                 | श० १।४।१।३८॥          |
| १।१२॥ अञ्जम्       | <b>उदक</b>   | श्रनं वा ऽभापः                   | श० १ <b>३।⊏।१।</b> ६॥ |
| १।१०॥ मध्रम्       | मेघ          | मभाद् वृष्टिः                    | स॰ ४।३।४।१७॥          |
| रा णामर्कः         | মন           | त्रज्ञमर्कः                      | श॰ €191918॥           |
| १। ४॥ अस्तम्       | गृह          | ग्रहा वा <b>ऽ</b> स्तम्          | श॰ २१४१२१२६॥          |
| १।१४॥ अपर्वा       | ग्र <b>ध</b> | (मक्ष त्वं) भर्वाऽसि             | <b>ता॰ १।७।१॥</b>     |
| २।११॥ मदितिः       | गौ           | अदितिर्हि गौ:                    | श० शशकाशका            |
| 91 911 ,,          | पृथिवी       | इयं वै पृथिव्यदिति:              | য় <b>০ ৭ ৭ ४ </b> ধ॥ |
| 919911 ,,          | वाक्         | वाग्वा अदिति:                    | श० ६।४।२।२०॥          |
| १।१०॥ भद्रिः       | मेघ          | गिरिवीं इमिद्रि:                 | য়া গাধাৰা ৭৯॥        |
| १। ।। मभीशवः       | ₹श्मि        | ग्रभीशवो वै रश्मयः               | য়ত ধ্ৰি]ৰ্বিগ।       |
| १।११॥ अनुष्टुप्    | वाक्         | वाग्वा <b>भनुष्टुप्</b>          | श॰ ११३१२११६॥          |
| १। शा भमृतम्       | हिरगय        | ममृतं वे हिरगयम्                 | श॰ হাধাধাধা।          |
| २। 📲 आयुः          | यम           | धनमु वाऽत्रायुः                  | श• ह।र ३ १६॥          |
| २। ७॥ इषम्         | भन           | अनं वा <b>इष</b> म्              | कौ० २⊏।⊻॥             |
| १। १॥ इंडा         | पृथिवी       | इयं (प्रथिवी) वा इ <b>डा</b>     | कौ॰ धरा।              |
| २। जा इडा          | भन           | <b>अन्ने वा इला</b>              | ऐ० ⊏!र्ह॥             |
| भागभा इंडा         | गौ           | गौर्वाऽइडा                       | য়• ঝাঝাপাধ।।         |
| <b>१।१०॥</b> उर्वी | पृथिवी       | यथेयं प्र <b>थिव्युवी</b>        | श० २।१।४।२⊏॥          |
| માં આ દર્ક્ત્      | শ্বন         | ग्रनं वा उर्गुदुम्बर:            | श॰ ३।२।१।३३॥          |
| १।११॥ ऋक्          | वाक्         | वागेवऽर्चः                       | য়া০ ধাৰ্বাভাগা       |
| ३।१०॥ ऋतम्         | सत्य         | सत्यं वाऽऋतम्                    | য়া০ ৩ ३ १ २३॥        |
| २। ह्या ग्रोजः     | वल           | ग्रोजः सहः                       | कौ॰ ३१४॥              |
| ३। ६॥ कम्          | सुख          | सुखं वै कम्                      | गो० उ० ६।३॥           |
| १। आ चपा           | रात्रि       | रात्रयः चपाः                     | ऐ॰ १।१३॥              |
| १। १॥ ज्ञामा       | पृथिवी       | इमे वे द्यावापृथिवी द्यावास्तामा | श० ६ ७ २ ३॥           |

# १३४ वैदिक वाङ्मय का इतिहास

| 199     गी   वाक् वावि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३। ३॥ गभीरः     | महान्         | गभीरमिमं महान्तमिमं        | श० ३।८।४।४॥            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|---------------|----------------------------|------------------------|
| १। २॥ जन्तम्       हिरयय       चन्द्र×हिरययम्       तै० १।०१६१३॥         २। ३॥ जन्तवः       मगुच्य       मगुच्या वै जन्तवः       श० ०१३११३२॥         ३। ४॥ उद्याः       ग्रह ग्रह वै दुर्याः       ग० ११९११२२॥         ११९॥ विषया       वाक् वाग्वे विषया       ग० ६१४१४१॥         ११९॥ विषया       वाक् वाग्वे विषया       ग० ६१४१४१२॥         ११९॥ विषया       मृद्या वे नरः       ग० ७१४१३६॥         ११ ॥ तमः       मृद्या वे नरः       ग० ०१४१३३॥         ११ ॥ तमः       ग० ११४॥       ११४॥         ११ ॥ तमः       ग० ११४१६॥       ११४॥         ११ ॥ तमः       ग० ११४११६॥       ११४११६॥         ११ ॥ त्या       प्रवित्र वा प्रयापः       ग० ११४११६॥         ११ ॥ त्या       ग० ११४११६॥       ११४१११२॥         ११ ॥ त्या       प्रवित्र वा प्रयापः       ग० ११४१११२॥         ११ ॥ त्या       प्रवित्र वा प्रयापः       ११४१११२॥         ११ ११४४१४०॥       प्रवित्र वा प्रवा                                                                                                                                                                                                                                                                    | १।११॥ गीः       | वाक्          |                            | श॰ ভাষায়ায়।          |
| श भ छुर्याः एह एहा वै हुर्याः ए० १११११२॥ ११९॥ घेष्ठः वाक् वाग्वे घिष्ठणा य० ६।५।४।४॥ ११९॥ घेष्ठः वाक् वाग्वे घेष्ठः ता० १८।१२॥ ११ भ नमः भत्र अतं नमः ए० ६।३।११०॥ ११ भ नमः भत्र अतं नमः ए० ६।३।११०॥ ११ भ नमः भत्र अतं नमः ए० ७।४।२।३६॥ ११ भ निर्म्रतिः पृथिवी इयं (पृथिवी) वै निर्म्यतः रा० ६।३।११॥ ११ भ नम्यम् धन तृम्णानि य० १४।२।३०॥ १११ । पयः अत्र प्रवं प्रापतः रा० १।४।१६॥ ११ भ । पयः अत्र प्रवं प्रापतः ए० १।४।१६॥ ११ भ । पतिः अत्र पत्रं पितुः ए० १।६।११॥ ११ भ । पत्रः अत्र मतं वे पितुः ए० १।६।१२॥ ११ भ । प्राप् पृथिवी इयं वे प्रथिवी पृषा प्रा० ४।४।११२॥ ११ भ । प्राप् प्रथिवी इयं वे प्रथिवी पृषा प्रा० ४।४।११२॥ ११ भ । प्राप् प्रथिवी अन्तिः ए० ३।३१॥ ११ भ । प्राप् प्रथिवी अन्तिः ए० ३।३१॥ ११ भ । प्राप् प्रण्या अपत्य प्रणा वे तोकम् प्रा० ५।६।२।१॥ ११ भ । प्राप् प्रणा प्रत्या प्रत्या प्रत्या प्राप् १९।६।१२०॥ ११ भ । प्राप् प्राप् प्रत्या प्रत्या प्राप् १९।६।१२०॥ ११ भ । प्राप् प्राप् प्रत्या प्रत्या प्राप् १९।६।१२०॥ ११ भ । प्राप् प्राप् प्रत्या प्रत्या प्राप् १९।६।१२०॥ ११ भ । प्राप् प्राप् प्रत्या प्रत्या प्रत्या प्रा० ११।६।४।॥ ११ भ । प्राप् प्राप् प्रत्या प्रत्या प्रा १९।६।४।०॥ ११ भ । प्राप् प्राप् प्रत्या प्रत्या प्रा १९।६।४।॥ ११ भ । पर्युः वज्र वज्रो वे पर्युः प्रा० ३।६।४।४॥ ११ भ । मरीचिपः पर्य प्रत्ये वे प्रत्या ते० २।२।४।४॥ ११ भ । मरीचिपः पर्य प्रत्ये वे प्रत्या पर्या ते० २।२।४।॥                                                                                                                                                                             | १। २॥ चन्द्रम्  | हिरगय         | चन्द्र ५ हिरगयम्           |                        |
| ३। ४॥ दुर्वाः         गृह वि | २। ३॥ जन्तवः    | मनुष्य        | मनुष्या वै जन्तवः          | श० ७ ३ १।३२॥           |
| 919 911 विषया       वाक्       वाक       वाक <t< th=""><th>३। ४॥ दुर्याः</th><td>गृह</td><td>ग्रहा वै दुर्याः</td><td></td></t<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ३। ४॥ दुर्याः   | गृह           | ग्रहा वै दुर्याः           |                        |
| २। ११ १॥ धेतुः       वाक्       वाग्वे धेतुः       ता० १८ ११ ११         २। ०॥ नमः       मन       मन       ग० ६१३१११०॥         २। ३॥ नरः       मतुष्य       मनुष्या वे नरः       ग० ० ।प्र।३६६॥         १। १॥ निर्म्रहीतः       प्रथिवी       इयं (प्रथिवी) वे निर्म्रहीतः       ग० ११२१३६॥         १। १॥ ग० गृहमणम्       धन       गृहमणानि "धनानि       ग० ११४१। ११३०॥         १। १॥ पयः       ग्रम्न       पय एवान्नम्       ग० २१४। ११६॥         १। १। पायः       ग्रम्न       पय एवान्नम्       ग० २१४। ११६॥         १। १। पायः       ग्रम्न       पय एवान्नम्       ग० २१४। ११६॥         १। १। पायः       ग्रम्न       पय एवान्नम्       ग० २१४। ११६॥         १। १। पुत्रः       ग्रम्न       मनं वे पुत्रः       ग० २१४। ११६॥         १। १। पुत्रः       ग्रम्न       प्रथिते पुण्यः       ग० २१४। ११६॥         १। १। पुत्रः       ग्रम्न       ग० ११६। ११८॥       ११८०॥         १। १। पुत्रः       ग्रम्न       ग० ११६। ११८॥       ११८०॥         १। १। पुत्रः       ग० १६१। ११८०॥       ग० ११६१। १८॥       ११८०॥         १। १। पुत्रः       ग० १६१। १८०॥       ग० ११६१। १८॥       ११८॥       ११८०॥       ११८०॥       ११८०॥       ११८०॥       ११८०॥       ११८०॥       ११८०॥       ११८०॥       ११८०॥ <th>१।११॥ धिषणा</th> <td>वाक्</td> <td><del>-</del></td> <td>रा॰ ६।४।४।४॥</td>                                                                                                                                                                                                                       | १।११॥ धिषणा     | वाक्          | <del>-</del>               | रा॰ ६।४।४।४॥           |
| श शा नरः मनुष्य मनुष्या वे नरः श० ७।४।२।३६॥ १। १॥ निर्म्भेतिः पृथिवी इयं (पृथिवी) वे निर्म्भितः श० १।२।३।॥ २।१०॥ गृम्णम् धन गृम्णानिः धनानि श० १५।२।३०॥ १।१२॥ पयः उदक ब्रापो हि पयः कौ० ४।४॥ १।१०॥ पयः श्रन्न पय एवालम् श० २।१।१।६॥ १।१२॥ पवित्रम् उदक पवित्रं वा प्रज्ञापः श० १।१।१।१॥ १।१॥ पृष्ठः बहु पुरुद्दमः बहुदानः श० ४।४।१२।॥ १।१॥ पृष्ठा पृथिवी इयं वे पृथिवी पृषा श० २।४।४।४।॥ १।१॥ पृषा पृथिवी इयं वे पृथिवी पृषा श० २।४।४।१६॥ १।१॥ पृषा प्रथावे व्रत्नाः श० ४।४।११६॥ १।१॥ पृषा प्रथावे व्रत्नाः श० ४।४।११६॥ १।१॥ पृषा प्रत्नाः इयं (पृथिवी) मन्तरिचम् ऐ० ३।३१॥ १।१॥ प्रजा वे तोकम् श० ०।४।२।३६॥ १।१॥ प्रजापतिः यह यहः प्रजापतिः श० १।६।४।१०॥ १।१०॥ प्रज्ञावे वे परगुः श० ५।६।४।१०॥ १।१०॥ परगुः वज्र वज्ञो वे परगुः श० ३।६।४।१॥ १।६॥ मराः यह यहो वे मराः ते० ३।२।४॥। १।६॥ मराः यह यहो विवं तन्मयः ते० २।२।४।४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १।११॥ घेतुः     | वाक्          | वाग्वै धेनु:               |                        |
| १। १॥ निर्म्थितः       प्रथिवी       इयं (प्रथिवी) वे निर्म्थितः       श० थाराइ।।         २११०॥ गृम्णम्       धन       गृम्णानि'''चनानि       श० १थाराइ।।         १११॥ पयः       उदक       आपो हि पयः       को० थाथ।         १। था। पयः       अत्र       पय एवात्रम्       स० २१थाराइ।।         १। था। पवितः       अत्र       प्रवंत वा प्रज्ञापः       स० ११११११॥         १। था। पितः       अत्र       मतं वे पितः       स० १११११२॥         १। था। पुष       पृथिवी       इयं वे पृथिवी पूषा       श० ४१४१४१२॥         १। था। पूषा       पृथिवी       इयं वे पृथिवी पूषा       श० ४१४१४१२॥         १। था। पूषा       पृथिवी       अन्तरिक्त इयं (पृथिवी) अन्तरिक्तम्       १० ३१३१॥         १। था। प्रज्ञा       अपत्य       प्रज्ञा वे तोकम्       १० ०११११२७॥         १। था। प्रज्ञापतिः       यहः       यहः       प्रज्ञा वे तरिक्तः       १० ०११११२७॥         १। था। प्रज्ञापतिः       यहः       प्रज्ञापतिः       १० ०११११२७॥       १० ०११११२०॥         १। था। प्रज्ञापतिः       यहः       प्रज्ञापतिः       १० ०११११२०॥       १० ०११११२०॥       १० ०११११२०॥       १० ०११११२०॥       १० ०११११२०॥       १० ०१११२०॥       १० ०११११२०॥       १० ०११११२०॥       १० ०१११२०॥       १० ०११११००॥       १० ०१११११०॥       १० ०११११२०॥       १० ०१११२०॥       १० ०११                                                                                                                                                                                                                                               | २। जानमः        | <b>अ</b> न    | अनं नमः                    | श० ६।३।१।१७॥           |
| २११०॥ सम्याम्       धन       नृम्यानि "धनानि       য়० १४१०२१३०॥         ११२॥ पयः       उदक       म्रापे हि पयः       कौ० १४॥         ११०॥ पयः       श्रव       पय एवाक्रम्       য়० २१५११६॥         ११२॥ पवित्रम्       उदक       पवित्रं वा ऽत्रापः       য়० ११६११२॥         ११०॥ पितः       श्रव       मतं वे पितुः       য়० ११६११२॥         ११०॥ पुत       पृथिवी       इयं वे पृथिवी पृषा       য়० ४१४१४१२॥         ११०॥ पुता       स्राम       युधो वे प्रता       য়० ४१४१४१६॥         ११०॥ पुता       अन्तिक्ता       য়० ४१४४४१॥       য়० ४११४११६॥         ११०॥ पुता       अन्तिकम्       য়० ७११११२॥       য়० ११११२॥         ११०॥ प्रकाप       प्रज्ञ वे तोकम्       য়० ११११२॥       ११०॥         ११०॥ प्रकाम       पुता       प्रकापतिः       য়० ११११२०॥         ११०॥ प्रकाम       पुता       प्रकापतिः       য়० ११११२०॥         ११०॥ प्रकाम       पुता       पुता       ११०॥         ११०॥ प्रकाम       पुता       पुता       ११०॥         ११०॥ प्रका       पुता       पुता       ११०॥         ११०॥ प्रका       पुता       ११०॥       ११०॥         ११०॥       पुता       ११०॥       ११०॥         ११०॥       पुता       ११०॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | श ३॥ नरः        | मनुष्य        | मनुष्या वै नरः             | रा० ७।४ २ ३६॥          |
| रा१०॥ गृम्णम् धन गृम्णानि श० १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १। १॥ निर्ऋतिः  | पृथिवी        | इयं (पृथिवी) वै निर्ऋतिः   | श॰ धारादादा।           |
| श श । पयः       भ्रत्र       पय एवात्रम्       ग्र० २१५१११६॥         ११२ श । पवित्रः       ग्रद्धः       पवित्रं वा प्रञ्चापः       ग्र० ११६११२९॥         १ । पा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २।१०॥ नृम्याम्  | ધન            | नृम्णानि <b>ःः</b> धनानि   | •                      |
| श श श श श श श श श श श श श श श श श श श                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ११२॥ पयः        | उदक           | त्रापो हि पय:              | कौ० ५ ४॥               |
| २। आ पितु:       ग्रप्त       मतं वे पितुः       ग्र० ११६१२२०॥         ३। १॥ प्रत       बहु       पुष्टदस्मः बहुदानः       ग्र० ४।४।२१॥         १। १॥ प्रा       पृथिवी       इयं वे पृथिवी पृषा       ग्र० २।४।४।०॥         १। १॥ पृथा       भ्रतिका       ग्र० २।४।४।०॥         १। १॥ प्रा       भ्रतिका       ग्र० ३।३१॥         १। १॥ प्रजा       भ्रतिका       ग्र० ११।१३६॥         १। १॥ प्रजा       भ्रतिका       ग्र० ११।६।३६॥         ३। १॥ प्रजा       ग्र० भ्रतिका       ग्र० १।६।४।॥         ३। १॥ म्रतिका       ग्र० वे तेकम       ग्र० ११।६।३।॥         ३। १॥ प्रजा       ग्रतिका       ग्र० ११।६।३।॥         ३। १॥ प्रजा       ग्र० वे तेकम       ग्र० ११।६।३।॥         ३। १॥ म्रता       ग्र० व्या       ग्र० ११।६।४।।         ३। १॥ म्रता       ग्र० व्या       ग्र० ११।४।४।।         ३। १॥ म्रता       ग्र० व्या       ग्र० ११।४।४।।         ३। १॥ म्रता       ग्र० व्या       ग्र० ११।४।।         ३। १॥ म्रता       ग्र० व्या       ग्र० ११।४।।         ३। १॥ म्रता       ग्र० व्या       ग्र० ११।४।४।।         ३। १॥ म्रता       ग्र० व्या       ग्र० ११।४।।         ३। १॥ म्रता       ग्र० ११।४।४।।       ग्र० ११।४।।         ३। १॥ म्रता       ग्र० १०।४।।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २। ७॥ पयः       | <b>স্থা</b> ন | पय एवात्रम्                | श० २।५।१।६॥            |
| २१ १॥ पुष       बहु       पुरुद्दसः बहुदान:       श० ४।४।२११ ॥         ११ १॥ पूषा       पृथिवी       इयं वै पृथिवी पूषा       श० २।४।४।०॥         २१ १॥ पूषा       संप्राम       युधो वै प्रतना       श० ४।२।४१६॥         ११ ३॥ प्रधिवी       अन्तरिक्त       इयं (पृथिवी) अन्तरिक्तम्       १० ३।३१॥         २१ २॥ प्रजा       अपत्य       प्रजा वै तोकम्       १० ०।१।२।३६॥         ३११०॥ प्रजापतिः       यहः प्रजापतिः       १० ११।६१३।६॥         ३१२०॥ प्रजाम्       पुराण       प्रज्ञभः सनातनभ       १० ११।४।४।०॥         ३१२०॥ परणुः       वज्र       वज्रो वै परणुः       १० ३१२।८।४॥         ३११०॥ मत्यः       यहः       यहः       यहः         ३११०॥ मत्यः       यहः       यहः       १० ३१२।८।४॥         ३११०॥ मरीचिपः       ए० ४१११२१॥       १० ११११२४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १।१२॥ पवित्रम्  | उदक           | पवित्रं वा ऽग्राप:         | श॰ शशाराशा             |
| १। १॥ पूषा       पृथिवी       इयं वे पृथिवी पूषा       श० २१४।४०॥         १। १॥ पूषा       संप्राम       युषो वे प्रतना       ए० ३१३१॥         १। १॥ पृथिवी       श्रन्तरिक्च       इयं (पृथिवी) अन्तरिक्चम       ए० ३१३१॥         १। १॥ प्रता       श्रन्तरिक्च       प्रजा वे तोकम       श० ७११११२॥         ११ १॥ प्रतापतिः       यक्व       यक्वः प्रजापतिः       श० ११६१३६॥         ११ १॥ प्रतापतिः       यक्व       यक्वः प्रजापतिः       श० ११६१३६॥         ११ २०॥ प्रताप       प्रताप       प्रताप       प्रताप       ११८॥         ११ २०॥ परशुः       वज्र       वज्रो वे परशुः       ११० ३१६४।४॥         ११ १॥ मरीचिपः       सुल       यद्वे क्विं तन्मयः       ते० २१२१४।४॥         ११ १॥ मरीचिपः       रिस्म यस्ते वेवा मरीचिपः       १० ४१११२४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २। जा पितुः     | ग्रन          | मनं वे पितुः               | श० १ ६ २ २०॥           |
| श शा प्रतिवा       संप्राम       युधो वे प्रतना       प्रा० प्रशिशिशा         श शा प्रियंवी       श्रम्तरिक्त       इयं (प्रथिवी) सन्तरिक्तम       प्र० शेशिशा         श शा प्रजा       प्रजा वे तोकम       प्र० शेशिशशा         प्रजा वे सुद्धः       स० शशाशा       प्र० शेशिशशा         श शा प्रजापतिः       प्र० श्रशाशा       प्र० श्रशाशा         श शा प्रजापतिः       प्र० श्रशाशा       प्र० श्रशाशा         श शा प्रजापतिः       प्र० श्रशाशा       प्र० श्रशाशा         श शा प्रजापतिः       प्र० शा शा शा       शा शा शाशा         श शा प्रजापतिः       प्र० शा शा शा       शा शा शा शा         श शा प्रणापतिः       प्र० शा शा शा       शा शा शा शा         श शा शा शा       शा शा शा शा       शा शा शा शा         श शा शा शा       शा शा शा       शा शा शा         श शा शा       शा शा       शा शा शा         श शा       शा       शा       शा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | केर भा पुर      | बहु           | पुरुद्स्मः बहुदानः         | श० ४।४।२।३२॥           |
| १। ३॥ प्रिथवी       अन्तरिक्त इयं (प्रिथवी) अन्तरिक्तम्       ए० ३।३१॥         २। २॥ प्रजा       अपत्य       प्रजा वै तोकम्       प्र० ०११११३६॥         प्रजा वै सुद्धः       य० ०११११२०॥         ३।१०॥ प्रजापतिः       य० १११६१३६॥         ३१२०॥ प्रजाम्       पुराण       प्रज्ञभः सनातनभः       प्र० ६१४४४१२०॥         २१२०॥ परणुः       वज्र       वज्रो वै परणुः       प्र० ३१६१४१०॥         ११२०॥ सबः       यक्व       यक्वो वै मखः       तै० ३१२१६१॥         १। ६॥ सराविषाः       प्रथः       यद्वे क्विवं तन्मयः       तै० २१२१४॥         १। ५॥ सरीविषाः       प्रथः       ये रस्मयस्ते वेवा मरीविषाः       प्र० ४।१११२॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १। १॥ पूषा      | पृथिवी        | इयं वे पृथिवी पूषा         | য় <b>০ ২।ছ।</b> ছাতা। |
| २। २॥ प्रजा       भ्रपत्य       प्रजा वै तिकम्       ग्र० णशिशिरणा         ११९णा प्रजापतिः       यहः प्रजापतिः       ग्र० ११६१३१६॥         ११२णा प्रजापतिः       ग्र० ११६१३१६॥         ११२णा प्रजाप       प्रजरणा       प्रजरणा         ११२णा प्रजाप       ग्र० वज्रा वे त्रप्युः       ग्र० ११६४१२०॥         ११२णा परशुः       वज्र       वज्रा वे त्रप्युः       ग्र० ११६४१२०॥         ११२णा मत्यः       ग्र० व्यक्ते विभावः       तै० १११४१॥         १। १॥ मरीचिपाः       ग्र० प्रसम्यस्ते वेवा मरीचिपाः       ग्र० ४११११२४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २।१७॥ पृतना     | संग्राम       | युधो वै प्रतना             | श• × २ ४।१६॥           |
| प्रजा वे सुद्धः या ० ०११११२७॥ ३११७॥ प्रजापतिः यह यहः प्रजापतिः या १११६१३६॥ ३१२०॥ प्रकाम् पुराण प्रकरः स्तातन १ प्र० ६१४४१२७॥ २१२०॥ परशुः वज्र वज्रो वे परशुः प्र० ३१६१४१०॥ ३१९०॥ मक्षः यह यह्नो वे मक्षः तै० ३१२१६१॥ ३१ ६॥ मयः सुख यद्वे क्षिवं तन्मयः तै० २१२१४॥ ११ ४॥ मरीनिपाः रिम ये रस्मयस्ते देवा मरीनिपाः प्र० ४१११२४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १। ३॥ पृथिवी    | श्रन्तरिदा    | इयं (पृथिवी) सन्तरिचम्     | ऐ॰ ३।३१॥               |
| ३१२७॥ प्रजापतिः       यहः प्रजापितः       श्च० १११६१३।६॥         ३१२०॥ प्रकाम       प्रताय       प्रकार सनातन प्रताय       श्च० ३१६१४१९॥         २१२०॥ परशुः       वज्ज       वज्जो वै परशुः       श्च० ३१६१४१०॥         ३११०॥ मखः       यह       यहो वै मखः       तै० ३१२१६१॥         ३१९॥ मरीचिपः       सुख       यद्वे क्षितं तन्मयः       तै० २१२१४॥         ११ ४॥ मरीचिपः       रिम       ये रस्मयस्ते देवा मरीचिपः       श्च० ४१११२४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | રા ચાવ્રजा      | भ्रपत्य       | प्रजावै तोकम्              | য়ত তাধাৰ।३६॥          |
| ३।१७॥ प्रजापतिः       यहः प्रजापतिः       प्र० ११६१३१६॥         ३।१७॥ प्रजाम्       पुराया       प्रजापः       प्र० ६।४।४१९॥         २।२०॥ परशुः       नज्ञ       नज्ञ       नज्ञ       नज्ञ       नजः       ११८॥ एशुः       प्र० ३।६।४१०॥         ३।१॥ मरा       यहः       प्रका वै परशुः       तै० ३।२।४॥         ३।१॥ मरा       युः       प्रथः       प्रथः       प्रथः       ११८॥         १।४॥ मरा       प्रथः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |               | प्रजा वै सुनु:             | श॰ ঙাধাধামঙা।          |
| २।२०॥ परशुः वज्र वज्रो वै परशुः श० ३।६।४।२०॥<br>१।१०॥ मलः यज्ञ यज्ञो वै मलः तै० ३।२।दा३॥<br>२। ६॥ मयः सुल यद्धे क्षिवं तन्मयः तै० २।२।४।॥<br>१। ४॥ मरीचिपाः रिम ये रस्मयस्ते देवा मरीचिपाः श० ४।१।१.२४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ३।१७॥ प्रजापतिः | यज्ञ          | यज्ञः प्रजापतिः            |                        |
| ११९७॥ मखाः       यहा       व मखाः       तै० ३।२।=।३॥         १। ६॥ मयः       सुख       यद्धे क्षितं तन्मयाः       तै० २।२।४।॥         १। ४॥ मरीचिपाः       रिम       ये रश्मयस्ते देवा मरीचिपाः       श० ४।१।१।२४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३।२७॥ प्रतम्    | पुराचा        | प्रत्नरः सनातनः            | য়ত হাধাধাইতা।         |
| २। ६॥ मयः सुख यद्धे क्षिवं तन्मयः तै० २।२।४।॥<br>१। ४॥ मरीनिपाः रिम ये रस्मयस्ते देवा मरीनिपाः श० ४।१।१।२४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | शरणा परशुः      | वज्र          | वज्रो वे परशुः             | श॰ ३ ६ ४ २०॥           |
| १। प्रा मरीनिपाः रश्मि ये रश्मयस्ते देवा मरीनिपाः श० भाराशः ११८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १।१०॥ मखः       | यज्ञ          | यज्ञो वै मखः               | तै॰ <b>३।२।=।</b> ३॥   |
| १। प्रा। मरीचिपाः रश्मि वे रश्मयस्ते देवा मरीचिपाः श० धारार। २४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३। ६॥ मयः       | <b>सु</b> ख   | यद्वे शिवं तन्मयः          |                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १। ४॥ मरीचिपाः  | रश्मि         | ये रश्मयस्ते देवा मरीचिपाः |                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | १। १॥ मही       | पृथिवी        | इयं (पृथिवी) एव मही        |                        |

| २। ७॥ रसः     | ग्रन          | रसेनान्नेन             | श्•        | <u> પારાશ શા</u>      |
|---------------|---------------|------------------------|------------|-----------------------|
| रारशा रसः     | उद्क          | रसो वाडभापः            | গ্ৰ •      | ३ ३ ३ १≈॥             |
| शारमा रेतः    | उदक           | त्र्यापो हि रेत:       | ता•        | द्रा <u>७</u>  ६॥     |
| ३।३०॥ रोदसी   | यावाष्ट्रिथवी | वावाप्टिथिवी वै रोदसी  | ऐ०         | રાષ્ટ્રશા             |
| ২া আ বাজ:     | भ्रन          | ग्रनं वै वाज:          | श्र        | क्ष <b>रा</b> क्षा ३॥ |
| २। धावानः     | बल            | वीर्य वै वाजः          | श्र        | भाराष्ट्रा            |
| १।१४॥ वाजी    | ग्रश्व        | वाजिनो ह्यश्वाः        | ्श∙        | પ્રાવાષ્ટ્રાવધા       |
| ३।१७॥ विष्णु  | यज्ञ          | विष्णुर्वे यज्ञः       | ऐ०         | १११४॥                 |
| २। धा शवः     | बल            | बलं वे प्राव:          | धο         | <b>ा३।१।२</b> ८॥      |
| 9।१२॥ शुक्रम् | उदक           | शुका ह्यापः            | तै॰        | १।७।६।३॥              |
| १।१२॥ सत्यम्  | "             | म्रापो हि वे सत्यम्    | श०         | <b>ા</b> ષ્ઠાનાદ્વા   |
| १।१४॥ सप्तिः  | श्रश्व        | (ग्रश्व त्वं) सप्तिरसि | ता०        | शाशा                  |
| १।११॥ सरस्वती | वाक्          | वाग्वै सरस्वती         | <i>য</i> ় | राष्ट्राक्षा          |
| १।१२॥ सर्वम्  | उदक           | त्र्याप एव सर्वम्      | गो॰        | पु॰ शारश              |
| २। ६॥ सहः     | बल            | बलं वै सह:             | श०         | દાદારા ૧૪॥            |
| १। ६॥ इरितः   | दिशा          | दिशो वै हरित:          | श०         | राधाशाधा              |

इत्यादि । इस छोटी सी सूची में विस्तरभय से अधिक शब्दों के अयों की तुला नहीं की जा सकती । हमारे वैदिक कोष को ध्यानपूर्वक देखने से विद्रजन स्वयं सारी तुलान कर सकेंगे । हमने इस सूची में अधिकांश प्रमाण शतवथ से ही दिए हैं। कोष की सहांयता से शेष ब्राह्मणों में से भी बहुत से ऐसे वाक्य मिल जायेंगे । यदि सेंकड़ों ब्राह्मण प्रन्थ लुस न हो जाते तो आज भी निवण्ड के प्राय: सारे ही नाम उन में से निकाले जा सकते थे। यही अवस्था निरुक्त की है। निरुक्त में तो यास्क स्वयं

### इति ब्राह्मणम् । इति ह विशायते ।

कहकर त्रपने प्रार्थ की पुष्टि ब्राह्मण वाक्यों से करता है । इस लिये हम निश्चयात्मकरूप से कह सकते हैं कि यास्कीय निरुक्त, निघगटु का मृल प्रधानतया ब्राह्मण प्रन्य ही हैं।

हमारे प्रकाशित कोष में अनेक पदों के वे अर्थ भी हैं,जो कि इस निवगढ़ या निरुक्त

में नहीं मिलते । हो सकता है, उन्हें और निषयदुकारों ने एकत किया हो । फिर भी जैसा यास्क ने कहा है—

# भूयांसि तु समाम्नानान् ।७। १३॥

उन प्राचीनों से भी कई रह गये हों। पर ब्राह्मणों में ब्रब भी पर्याप्त राज्य ऐसे मिलेंगे, जो इस निचण्ड की बड़ी सहायता कर सकते हैं।

### ब्राह्मगा-प्रदर्शित इन वैदिक शब्दों के अर्थों का क्या श्राधार है।

बाह्ययात्रन्थों ने इन में से बहुत से ब्रध्यं साचात मन्द्रों से लिये हैं। समा-धिस्थ ऋषियों के निष्कलंक मनों में बहुत सा ब्रध्यं परमात्मा की कृपा से भी प्राप्त हुआ है। वह भी इन्हीं बाह्ययों में बन्द है। ऋषि-प्रोक्त वा परतः प्रमाय होते हुए भी वेदार्थ का परम तत्त्व इन्हीं बाह्ययों से जाना जा सकता है। ऐसा ही ब्रायीवर्त के सब बिद्वान् मानते ब्राये हैं। हां, नवीन पाध्वात्य खेखक इसके विपरीत कहते हैं। हम पहले उन्हीं की प्रतिज्ञा का निराकरण करंगे। बोडन का वयोबृद्ध संस्कृताध्यापक आर्थर एनथिन मैकडानल लिखता है?—

The investigation of the Brahmans has shown that being mainly concerned with spequlation on the nature of sacrifice, they were already far removed from the spirit of the composers of the Vedic hymns, and contain very little capable of throwing light on the original sense of those hymns. They only give occasional explanations of the sense of the Mantras and these explanations are often very fanciful. How completely they can misunderstand the meaning intended by the seers appears sufficiently from the following two examples. The Satapatha Brahmana (vii. 4, I, 9) in referring to the refrain of Rv. X. 121.

'to what god should we offer worship with oblation,' says 'Ka is Prajapati : to him let us offer oblation,'

<sup>1</sup> Bhandarker commemoration Volume Poona 1917.

Another Brahmana passage, in explaining the epithet 'golden-handed' ( हिराय-पारिष ) as applied to the sun, remarks that the sun had lost his hand and had got instead one of gold. Quite apart from the linguistic evidence, such interpretations show that there was already, a considerable gap between the period of the Brahmanas and that of the Mantras.

इस खेख में किसी न किसी प्रकार से जो प्रतिज्ञाएं की गई हैं, हम उन्हें पृथक् २ गिनेंगे।

- १--पाश्चात्य लेखकों ने बाह्मणों में अन्वेषण किया है।
- २---ब्राह्मणों का प्रधान विषय यह = sacrifice के स्वरूप की कल्पना करना है।
- ३--वैदिक-सूक्तों के कर्तात्रों के भाव से बाह्मण बहुत परे हटे हुए हैं।
- ४-वर्दों के मूलार्थ पर प्रकाश डालने योग्य सामग्री का ब्राह्मणों में प्रभाव ही है ।
- अ—ब्राह्मणों में कहीं २ ही मन्त्रों के भाव का व्याख्यान है।
- ६--यह व्याख्यान प्रायः ग्रत्यन्त काल्पनिक होते हैं।
- ऋषियों को जो मर्थ मिप्रेत था, बाह्मण उन से सर्वधैव उलटा मर्थ समभ्तते हैं । इस के स्पष्ट करने वाले दो उदाहरण निम्नलिखित है—
  - (क) कस्मै देवाय हविषा विधेम।

इतना ऋचा का भाग ऋग्वेद १० | १२१ || में वार २ न्नाता है | उसका अर्थ है---

'हम किस्त देव की हिव से पूजा करें। इस का शतपथ ७।४।१।६॥ में विचित्र व्याख्यान है, मर्थात् क ही प्रजापति है, उसे हम झपनी हिव दें।

१ अथ यत्र ह तद्देवा यक्षमतन्वत तत्सवित्रे प्राधित्रं परिजहुस्तस्य पाणी प्रचिच्छेद तस्मै हिरण्मयौ प्रतिद्धुः । कौ॰ ६ । १३ ॥ अबट भ्रपने मन्त्रभाष्य १ । १६ ॥ में इस प्रमाण को उत्त करता है ।

(ख) एक ग्रीर ब्राह्मण में हिरण्यपाणि सुवर्ण हाथ वाला शब्द ग्राया है। वहां उसे सूर्य पर लगाया गया है, तथा कहा है कि सूर्य का हाथ नष्ट होगया था, उस के स्थान में उसे एक सोने का हाथ मिल गया। □ → भाषा सम्बन्धी साच्य को पृथक् रख कर भी ऐसे व्याख्यान बताते हैं कि ब्राह्मण-काल से मन्त्र-काल का बड़ा ग्रान्तर हो जुका था। ग्राव ग्राम्थणक मैकडानल के कथन की परीचा होती है।

१—मार्टिन हॉग, ग्राफरेखट, लिगडनर, वैवर, वर्नल, ग्रर्टल, डयूक गसटर ग्रादि ने ऐतरेय ग्रादि नाहायों के श्रन्छे संस्करण निकाले हैं, इस में कोई सन्देह नहीं। इन के लिये हम उनका धन्यवाद करते हैं। परन्तु उन्होंने या शतपथातुवादक एगिलिङ्ग वा तैतिरीय संहिता ग्रातुवादक वै० कीथ ने ब्राह्मणों में कोई सन्तोषजनक श्रन्वेषण किया है, ऐसा मानना हास्यास्पद बनना है। ग्राधुनिक कैमिस्टरी का विज्ञान नष्ट होने पर यदि कोई थोड़ी सी ब्राङ्गल भाषा जानने वाला किसी बृहत कैमिस्टरी के प्रत्य में लैड-चेम्बर-विधि (Load-chamber-method) से गन्धक के तेजाब के तथ्यार होने का वर्णन पढ़े ग्रीर उस विधि को उस ने कभी वेखा सुना न हो। न ही उस ने कभी गन्धक वा गन्धकामल देखा हो, तो निःसन्देह वह उस सारे वर्णन को मुर्खी का कथन समक्तेगा। स्वाभिमान में वह श्रपनी भूल कदापि स्वीकार न करेगा। ऐसे ही विना यज्ञादि क्रिया के सीन्वे, ग्रीर विना भूमण्डलस्थ सूर्य, चन्द्र, नन्द्र नल्द्र नण्या, त्राकाश, मेघ, वायु, ग्राप्ते, जल ग्रादि सब स्थूल पदार्थों का ज्ञान किये, जो भी ग्रनधिकारी ब्राह्मणों का पाठ करेगा वह इन्हें मूर्ख लीला समक्तेगा, प्रमत्तगीत कहेगा। जैसा कि भैक्समुलर श्रपने प्राचीन संस्कृत साहित्य के इतिहास प्र० ३८६ पर लिखता है—

The Brahmanas represent no doubt a most interesting phase in the history of Indian mind, but judged by themselves, as literary productions, they are most disappointing. No one would have supposed that at so early a period, and in so primitive a state of society, there could have risen up a literature which for pedantry and downright absurdity can hardly be matched anywhere. There is no lack of striking thoughts, of bold expressions, of sound reasoning, and curious traditions

in these collections. But these are only like the fragments of a 'torso' like precious gems set in brass and lead. The general character of these works is marked by shallow and insipid grandiloquence, by priestly conceit, and antiquarion pedantry. It is most important to the historian that he should know how soon the fresh and healthy growth of a nation can be blighted by priesteraft and superstition. It is most important that we should know that nations are liable to these epidemics in youth as well as in their dotage. These works deserve to be studied as the physician studies the twaddle of idiots, and the raving of madmen.

हम यह नहीं कहते कि हम ब्राह्मणों के समस्त ग्रथों को समभ गये हैं, परन्तु हम यह जानते हैं कि जब ब्रायां वर्तीय सायण प्रभृति भी इन के ब्रार्थ को पूरा नहीं समभे, तो पाश्चात्य लोग भला क्या समभे होंगे | ब्राह्मणों में स्थल स्थल पर रूपकारुकार की कथायें भरी पड़ी हैं | देखो शतपथ १।७।४॥ में कहा है—

प्रजापित है वै स्वां दुहितरमभिद्ध्यों। दिवं वोषसं वा मिथु-न्येनया स्यामिति तार सम्बभृव ॥१॥……

स वै यज्ञ एव प्रजापतिः॥४॥२

इस प्रकरण में प्रजापित नाम सुर्थ का है। ब्राह्मण प्रन्थ स्वयं कहते हैं— यो ह्येव स्विता स प्रजापितः। श• १२।३।५।१॥ प्रजापितर्चे सविता। ता० १६।५।१७॥

प्रजापितवें सुपर्णो गरुत्मानेष सविता। श० १०।२।७।४॥
अर्थात् सविता = स्र्यं = भादित्य ही प्रजापित है।
यह प्रजापित ही यह है। यह बात प्रवेक्ति चुत्र्थ किएडका में कही है। भन्यत्र

१ मेकसमूलर यहां वेसी भाषा का ही प्रकाश करता है, जैसी मतान्ध व्यक्ति वर्ता करते हैं।

२ तुलना करो ऐ० २।२॥ तां० ⊏।२।१०॥ देखो मै० सं० २ । ६ । ४ ॥— प्रजापतिर्वे स्वां दुहितरमध्येदुषसम् । तथा देखो मै० सं० ४ । २ । १२॥ और देखो मेथातिधमनःमाब्य १।३२॥

भी ब्राह्मयाप्रन्थ ऐसा ही कहते हैं । देखो-

यज्ञ उ वे प्रजापतिः। कौ० १०।१॥

प्रजापतिचैं यज्ञः । तै० शशश्राश्राश्रा

ग्रर्थात यज्ञ प्रजापति है। यह यज्ञ ही सर्थ है--

यज्ञ एव सविता । गो० पू० १।३३॥

स यः स यहा इसी स म्रादित्यः । श० १४।१।१।६॥

सविता को यह इस लिए कहा है कि इसी विष्णु सूर्य में हमारे सौर जगत के सारे अभिहोत्रादि महाकार्य हो रहे हैं।

इसी सविता = प्रजापित की दिव् = प्रकाश ग्रौर उदा कन्या समान हैं। यही सविता प्रजापित श्रन्य देवों का जनक है। क्योंकि---

# सविता वैदेवानां प्रसंविता । रा० १।१।३।६॥

कहा है, कि सिवता परमात्मा और यह सूर्य देवों का उत्पादक है । ऐसा ही तैत्तिरीय ब्राह्मण २।२।६।४-८॥ में कहा है---

सः ( प्रजापतिः ) मुखाद्देवानसृजत ।

ग्रर्थात् उस प्रजापति = परमातमा ने मुख <del>= मुख्य</del> ग्रामेय परमाखुर्ज्ञों २ से

सः ( प्रजापतिः ) श्रास्येनैव देवानसृजत ।

यहां आस्येन तृतीयान्त प्रयोग है । एगलिङ्ग इसका श्रतुवाद करता है-

By (the breath of) his mouth he created the gods, यह भगुवाद ठीक नहीं। प्राचों से देवों की उत्पत्ति हमारे देखने में कहीं नहीं भाई। प्रत्युत दो चार स्थलों में प्राच स्वयं देव तो कहे गये हैं—

तस्मात् प्राग्गा देवाः ॥ श० ७।५।१।२१॥

ग्रन्थन प्राण ग्रह्म ही हैं। प्राणों की उत्पत्ति प्रायश्व तम के परमायुत्रों से कही गई है। यहां हेत्वर्थ में तृतीया का यही मिभिप्राय है कि प्रकरणाभिप्रेत देवों की उत्पत्ति में सुद्धम भगिन के परमायु ही सुख्य कारण हैं। तृतीया के भर्ष के साथ २ पञ्चमी का अर्थ भी ले लेना चाहिए, क्यों कि—

९ एगलिङ्ग इसका अर्थ Impeller था करता है। यह युक्त अर्थ नहीं।

२ शतपथ ११।१।६।७॥ में कहा है-

देवों को उत्पन्न किया। श्रीर श्राधिदैविक प्रकरण में इसी का यह झर्थ है कि सुर्य के ही प्रभाव से सब श्राभेय प्रस्माणु एकत्र हुए श्रीर भिन्न २ देवों के रूप में प्रकट हुए। निरुक्त ३। ज्ञा में भी किसी प्राचीन ब्राह्मण का पाठ इसी अभिप्राय से धरा

निरुक्त ३। ≔॥ में भी किसी प्राचीन ब्राह्मण का पाठ इसी अप्रभिप्राय से धरा गया है—

'सोर्देवानस्जत तत् सुराणां सुरत्वम् । असोरसुरानस्जत तद्सुराणामसुरत्वम्' इति विज्ञायते ।

मर्थात् -प्रकाशसय परसाणुद्यों से देवों को रचा ग्रौर श्रन्धकारयुक्त परसाणुद्यों से म्रसुरों को रचा।

काठक संहिता ६।११॥ में भी ऐसा ही कहा है-

अहा देवानस्जत ते शुक्कं वर्णमपुष्यन् । राज्याऽसुराँस्ते कृष्णा अभवन् ।

समान पिता होने से ये दिव् और उषा इन देवों की वहन-समान हैं। इसी सारे रहस्य का अन्य गम्भीर आशर्यों के साथ इन शातपथी कि विडकाओं में रूपका-लङ्कार के रूप में वर्धान है।

स (प्रजापितः) श्रिप्तमेव मुखाज्जनयां चके । रा० २।२।४।१॥ ऐसे सब स्थलों में पश्चमी से भी अभिप्राय स्पष्ट होता है ।

द्र्यर्थ — उस प्रजापति = परमात्मा ने इस भौतिक द्यप्तिःको मुख्य = प्रकाशमय परमाणुद्रों से बनाया।

१ इत्पकालङ्कार से जड़ जगत् की जो कथाएं वेद स्त्रीर ब्राह्मणादि प्रन्थों में वर्णन की गई हैं, उन के सब स्त्रंश स्त्रार्थजनों में स्नतुकरणीय नहीं हैं। वे इत्पकालङ्कार तो प्राय: स्त्राधिदैविक तथ्यों को बताने के लिये ही कहे गये हैं। जैसे देखो शतपथ १ । ३ । १ । १ । श्रादि में कहा है—

इयं पृथिव्यदितिः सेयं देवानां पत्नी ।

कि यह पृथिवी देवों की पत्नी है। तो क्या झनेक मनुष्यों की एक पत्नी हो सकती है। नहीं, नहीं। बाझायों में स्वयं कहा है—

नैकस्य बहवः सहपतयः। ऐ॰ ३। २३॥

न हैकस्या बहवः सहपतयः। गो० उ०३। २०॥

एक स्त्री के एक काल में अनेक पति नहीं होते। (भिन्न कार्जों में नियोग

इस सारी कथा का विशेष वर्णन ऋषि दयानन्द प्रणीत ऋग्वेदादिभाष्यभूमिका के प्रनथप्रामाणयाप्रामाणयविषय में देखो । भड़ कुमारिलस्वाभिकृत तन्त्रवार्तिक १ । ३ । ७ ॥ में भी ऐसा ही भाव लिखा है—

प्रजापितसावत् प्रजापालनाधिकारादादित्य प्रवोच्यते । स चारुणोदयवेलायामुषसमुद्यन्नभ्येत् । सा तदागमनादेवोपजायत इति तद्दुहितृत्वेन व्यपदिश्यते । तस्यां चारुणिकरणाख्यवीजिनिक्षेपात् स्त्रीपुरुषयोगवदुपचारः।

यब इस प्रकारण के साथणादि एतद्देशीय तथा एगलिङ्गादि विदेशियों के भाष्य वा अनुवाद देशों । किसी स्थान में भी इस रूपकालंकार को यज्ञ = सविता में घटा कर स्पष्ट नहीं किया गया । विना मर्भ वा भाव को समक्ती समकाये अनुवाद मात्र कर देना पर्याप्त नहीं । और जिस अनुवाद से समक्त कुछ न आये, उस में अशुद्धियां भी तो कम नहीं हो सकतीं । अतः हमारा यही कहना है कि बाह्मणों का अन्वेषण

के रूप से हो सकते हैं।) ऐसं ही प्रजापित का ऋपनी कन्या के साथ सम्बन्ध जंड़ जगत् की वार्ता है, ऋपीं की सम्यता का चिह्न नहीं।

१ भट्ट कुमारिलस्वामी के ऐसे यथार्थ अर्थ पर मैक्समूलर विस्मित होता है । वह ग्रपने प्राचीन संस्कृत साहित्य के इतिहास पृ० ४२६ पर कहता है—

Sometimes, however, we feel surprised at the precision with which even such modern writers as Kumarila are able to read the true meaning of their mythology.

भेक्समृतर को यह झात नहीं कि इस कथा का वास्तविक अर्थ शतपथ ब्राह्मण में ही अन्यत्र खोल विथा गया है—

स (प्रजापतिः = संवत्सरः = वायुः) आदित्येन दिवं मिथुन थ समभवत्।श०।६।१।२।४॥

िष्पिथ का इठ हैं कि वह अपने अरुकेदानुनाद में इस कथा सम्बन्धी मन्त्रों का व्याख्यान उचित स्थल में न करके, उन्हें अक्टील समक्त परिश्रिष्ट में लैटिन भाषा में उन का अनुवाद करता हैं। श्रिफिथ का कथन निरर्थक ही है कि —

The whole passage is diffcult and obscuro.

तो ब्रभी ब्रास्म्भ भी नहीं हुन्ना । पाश्चात्य जो यह समफते हैं कि वे इन में ब्रन्वेषण कर चुके हैं, वे भृत से ही ऐसा कहते हैं । यदि सब विद्वान निष्पच होकर हमारे लेख पर ध्यान देंगे, तो वे स्वयं भी ऐसा मान जायेंगे ।

जिस प्रकार पूर्वोक्त शतपथीय प्रकरण की चतुर्थ कियडका में प्रजापित का अर्थ खोला गया है, वैसे ही अन्यत्र भी भिन्न २ प्रकरणों के अन्त में कुछ सङ्केत आते हैं। जब तक उन सङ्केतों का पूर्व स्थलों में आकर्षण करके अर्थ न घटाया जावेगा, तब तक अर्थ समम्मना असम्भव होगा। इस लिए सब पच्चपत छोड़ कर पहले इन अन्थों का अर्थ समम्मना चाहिए। तदनन्तर कोई सम्मति निर्धारित हो सकती है। और जो पिश्वमीय लोग-चा सायणानुयाथी अभिमान वा भूल से समम्भ बेठे हैं, कि वे अर्थ जान चुके हैं, उन्हें यह हठ कोड़ना ही पड़ेगा।

### २-- ब्राह्मणों का प्रधान विषय यज्ञ के स्वरूप की कल्पना करना है। २-- श्रार्थ लोग यज्ञ को sacrifice नहीं समभते।

यह तो इस शब्द का पौराणिक काल का अत्यन्त संक्रचित छोर आन्तिप्रद अर्थ है। इसे ही पाश्चात्यों ने स्वीकार किया है। ग्रातः इन शब्दों के ऐसे पूर्वकल्पित (preconceivod) अर्थों को लेकर जब वे ब्राह्मणों का पाठ करते हैं, तो उन्हें ब्राह्मण समक्त ही नहीं ग्रा सकते। किसी अन्य का जुदशब्दार्थ वे भले ही करलें, पर समक्तना उन से बहुत दूर है। देखों ग्राङ्गलभाषा में एक प्रसिद्ध वाक्य है—

"I want to answer the call of nature,"

इसका शब्दार्थ होगा-''मैं प्रकृति के बुलावे का उत्तर देना चाहता हूं।" परन्तु सब जानते हैं कि शब्दार्थ होते हुए भी यह अनुवाद भाव से बहुत दूर है। ऐसे ही अनुवाद इन पाश्चात्यों ने वेद, ब्राह्मणादि प्रन्थों के किये हैं। तदनुसार ही ये यह को sacrifice समक्त बैठे हैं।

यज्ञ राज्द के अर्थ बड़े विस्तृत हैं। वैदिक कोष में थज्ञ राज्द देखों। उन विस्तृत अर्थों में जो यज्ञ का स्वरूप है, उसका वर्धन करते हुए ही ब्राह्मणों में अद्भुत विज्ञान और सृष्टि-चक्र का वर्धन किया है। उसको न समभ्त कर ही पाधात्य लोग ब्राह्मणों में अपनी पूर्वकल्पित (preconceived) sucrifice हूंडते रहते हैं।

३—वैदिक सुक्तों के कर्ताओं के भाव से ब्राह्मण बदुत परे हटे हुए हैं। प्रथम तो हम यह कहेंगे, कि वैदिक सुक्तों के कर्ता नहीं है। जो इन के कर्ता

१ देखो गुहदत्त लेखावली १० ८८ । ( Works of Pt. Guru Datta. )

मानते हैं, उन की युक्तियों का खगड़न हम अपने अहुग्वेद पर व्याख्यान ए० ४१—०६ पर कर चुके हैं। पूर्वपत्तियों ने हमारे लेख पर कोई ग्रापित नहीं उठाई। इस लिये ग्राभी इस पर और न लिखेंगे। हां, दूसरे पत्त का उत्तर ग्रावश्य देंगे। बाह्मणों का भाव मन्त्रों से बहुत परे हटा हुग्रा नहीं है, प्रत्युत बाह्मण तो मन्त्रों के सात्तात अर्थ का दर्शन कराते हैं।

कल्पिविया ऋौर नित्य शब्दार्थ सम्बन्ध विद्या से अपिरिचित होने के कारण पाध्वात्यों के मनमें भयं पड़ गया है कि एक शब्द का एक ही अर्थ सर्वत्र लेना चाहिए। अर्थ बने या न बने, वे उसी एक अर्थ से सर्वत्र काम चलाना चाहते हैं। ब्राह्मणों में एक २ शब्द के अनेक अर्थ देखकर वे घबरा जाते हैं। यह सत्य है कि—

### बहुभक्तिवादीनि हि ब्राह्मणानि । निरुक्त ७ । १॥

'ब्राह्मणप्रन्थ गुणों की सदशता का बहुविभाग करके भनेक शब्दों को पर्याय बनाते हैं पर स्मरण रहे कि इस गुणों की सदशता का विभाग किए विना कभी काम चल ही नहीं सकता। वेदभाषा तो क्या, संसारस्थ लौकिक भाषाओं में भी बहुधा गुणों की सदशता का विभाग करने से ही पर्याय वने हैं। वेद में स्वयं विशेष्य विशेष्य की रीति से इस गुण विभाग के करने का प्रकार आरम्भ किया है। देखों—

| त्वं महीमवनिम् ।               | ऋ० ४ । १६ । ६ ॥           |
|--------------------------------|---------------------------|
| उर्वी पृथ्वी ।                 | ऋ• १ ।१⊏५। ७ ॥            |
| 99                             | 現の も   १   0              |
| मही गौः                        | ऋ० १० ।१६३। ७ ॥           |
| उर्वी पृथ्वीम् <b>।</b>        | ऋ• ७   ३८   २ ॥           |
| पृथिवि भूतमुर्वी ।             | <b>श∘ ६ । ६८। ४ ॥</b>     |
| उनत्ति भूमिं पृथिवीमुत द्यां । | ऋ० ४   ⊏४   ४ ॥           |
| भूमिं पृथिवीम् ।               | अ०१२   १   ७              |
| यथेयं पृथिवी मही दाघार ।       | ऋ० १०   ६०   ६ ॥          |
| पृथिवीं मातरं महीम् ।          | तै० ब्रा॰ २ । ४ । ६ । = ॥ |
| चामत्येति पृथ्वीम् ।           | 720 90 1 2 9 1 E 11       |
| त्तमां भूमिम्।                 | ऋ• १२ । १ । १९ ॥          |
| <b>इवीं भन्तर्मही ।</b>        | म् ३   ३५   ३॥            |

भूमिं महीमपाराम् । अदितिं धारयत चितिम् । 11310年1月0日

ऋ० १ । १३६। ३ ॥

चिति ने पृथ्वी।

現 9 1 4 2 1 3 11

यह पन्नह प्रमाण स्पष्ट करते हैं कि 'मही । अविन । उर्वी । पृथ्वी । गौ। भूमे। अवित । चिति । चमा। चा' इन ग्यारह शब्दों में से एक शब्द भी मृतार्थ में पृथिवों का बोधक नहीं है । मंत्रों के इन पदों से विस्तार, महत्ता, निवास, अविनाश, रचा आदि का भाव पाया जाता है । ये सारे ही शब्द कहीं न कहीं विशेषणरूप से प्रयुक्त हो जुके हैं । विशेषण सब यौगिक होते हैं । अतएव ये सारे शब्द भी यौगिक ही सिद्ध होते हैं । योगस्द बनते समय इन्हीं शब्दों का अर्थ विशेषण और प्रकरण बल से पृथिवी हो गया है । कोई भी वेदाभ्यासी इन में से एक भी शब्द को रूदि नहीं कह सकता । इन्हीं मन्त्रों के आधार पर ब्राह्मण अन्यों ने इन शब्दों को पर्य्याय-वाची माना और यासक ने ब्राह्मण और मन्त्र को देखकर ही निवगद्ध के प्रथमाध्याय के अथम खरू में इन शब्दों को पृथिवी के नामों में पढ़ा है ।

वेद में इस विषय के पोषक और भी अनेक प्रमाण हैं । वे आगे दिए जाते हैं-शुकाय भानवे । भातुना सं सूर्येण रोचसे । 羽0 5 1 8 195 11 程0 6 | 8 | 3 ■ सूर्यो नः शुक्रः। सूर्यस्य हरितः। **事。 xl マ&l kl** इन्द्रं मघवानमेनम् । 双이 ७ | २५ | ४ ॥ अप्र**० १ दिस् । ५** ॥ इन्द्र शक इन्द्र विज्ञन । 取0 ¥ 19819 H पुरुद्धत इन्द्रः । **坂• ४ 19⊍1 & #** तोकाय तनयाय । ऋ०६।१।१२॥ येन तोकंच तनयंच। ऋ• १ । ६२ । १३ ॥ मदिर्कै: 1 斑のを | V | を 11 भा मही रोक्सी प्रच । 取のとしるしょり ऋ० ६ |६८| ३ ॥ मही अपारे रजसी । 現0 ミ 1 95 1 火 川 रोदसी मही ।

| बृहती मही।                                 | ≅०६   ४   ६ ॥                |
|--------------------------------------------|------------------------------|
| वावाभूमि श्र्युतं रोदसी मे ।               | 報 <b>• १०  </b> 9२   ४       |
| मा रोदसी बृहती।                            | ऋ० १   ७२   ४ ॥              |
| रोदसी बृहती ।                              | अ०१६ १०  ३ ॥                 |
| , रोदसी चिदुर्वी ।                         | ऋ० ३   ४६   ७ ॥              |
| वाजी ग्रहषः।                               | ऋ०४   ४६   ७                 |
| वाजिनो अर्वतः।                             | ऋ०६ । ६ । २ ॥                |
| <b>बाशुम</b> र्थम् ।                       | ञ् <b>० ७ । ७१। ५</b> ॥      |
| सप्ती हरी ।                                | ऋ० ३   ३४   २ ॥              |
| वाज्यर्वा ।                                | ऋ० १ । १६३।१२ ॥              |
| पेद्वो वाजी ।                              | ऋ० १  ११६  ६ ॥               |
| <b>अ</b> त्यं <b>न</b> वाजिनम् ।           | ऋ०१  १२६  २ ॥                |
| ब्रत्यो न वाजी।                            | भर <b>े १ । १ है । १ ४</b> ॥ |
| भ्रश्चंन वाजिनम् ।                         | ऋ <b>००।७।१॥</b>             |
| भ्रश्वं न त्वा वाजिनम् ।                   | ऋ०६   ॄंद⊍। १ ॥              |
| <b>अ</b> त्यं न सप्तिम् ।                  | ऋ॰ ३ । २२ ! १ ॥              |
| तरसे बलाय ।                                | ऋ० ३   १८   ३ ॥              |
| सहः ग्रोजः।                                | ऋ० १ । १७ । ६ ॥              |
| ग्रघन्यायाः ''धेनोः।                       | ऋ०४ <b>।</b> १।६॥            |
| बृबूकं वहतः पुरीषम् ।                      | ऋ०१०। २७।२३ ॥                |
| वाजिनीवती'''चित्रामघा ।                    | ऋ० ७ । ७४ । ४ ॥              |
| विश्वा भुवनानि सर्वा ।                     | मै० सं० ४ । १४ । १४ ॥        |
| <b>घृतेन त्वा ''' ग्रा</b> ज्येन वर्धयत् । | अ०१६।२७  ४ ॥                 |
| गल्दयाः गिरा ।                             | ऋ० <b>⊏   १   २०</b> ॥       |

यहां सूर्य, इन्द्र, यावाप्टियिवी, अश्वादि के पर्यायवाची बनने वाले। शब्द दिखाये गये हैं। इन शब्दों को देखकर कौन विद्वान कह सकता है कि इन्द्र किसी व्यक्ति-विशेष का नाम है अथवा रुढ़ि शब्द है। वैदिक वाक्य रचना सहज स्वभाव से प्रकट कर देती है कि कोई भी ऐश्वर्यशाली पदार्थ इन्द्र नाम से पुकारा जा सकता है। इसी प्रकार पूर्वप्रदर्शित चुरैर पदों के विषय में भी जानना चाहिए।

निघर ९१९१॥ में वाक् के ४७ नाम आए हैं । उन में धारा, मन्द्रा, सरस्वती, जिह्ना, ऋक्, अनुष्टुए आदि नाम पढ़े गए हैं । इन में से कुछ नाम ब्राह्मणों में भी इसी अर्थ में मिलते हैं । पहले चारनाम तो विशेष्य विशेषण भावसे स्पष्ट ही वेद में इन अर्थों में मिल जाते हैं । यथा—

मन्द्रया सोम धारया। ऋ० &।६।१॥ अत्र मन्द्रा गिरो देवयन्तीरुपस्थः। ऋ० ७।१८।३॥ मन्द्रया देव जिह्नया। ऋ० ५।२६।१॥ यं याचाम्यहं वाचा सरस्तर्या। ऋ० ५।७।५॥

स्व रहें ऋछ स्रोर स्त्रोकादि शब्द । इनके विषय में मैकहानल महाशय ने भी स्वसंदेह प्रकट किया है। 'भगडारकर कमेमोरेशन वाल्यूम' वाले अपने लेख में वे लिखते हैं ''Thus among the synonyms of vac 'speech' appear such words as sloka, nivid, rc, gatha, anustubh which denote different kinds of verses or compositions and can never have been employed to express the simple meaning of "speech." अर्थात् यह शब्द रचनाविशेष के लिए स्ना सकते हैं, साधारण वाक् के लिए नहीं। अब हम देखेंगे कि वेद वा शाखाप्रन्थों में, निषयह वा ब्राह्मणों में आये हुए ये शब्द इन अर्थों में मिलते हैं या नहीं।

ऋचा गिरा मस्तो देव्यदिते । ऋ० दाश्रा५॥ ऋचं वाचं प्रपद्ये । य० ३६।१॥ वाचो...ऋचो गिर: सुष्टुतयः । ऋ० १०।९१११॥ ऋचं गाथां ब्रह्म परं जिगांसन् । सौ० स्० १३५।७९॥

इन प्रमार्थों में ऋक् शब्द वाक् के विशेषणों में आया है। श्रतः इसका अर्थवाक् होना सन्देह से परे है।

श्लोक शब्द रचना-विशेष के लिए तो झाता ही है,पर वाशी के लिए भी ऋग्वेद में वर्तागया है, इस में कोई सन्देह नहीं। देखो शब्वेंद में एक मन्त्र है—

चक्षुर्म ""विभाहि । श्रोत्रममे स्रोक्य । १४। =॥

प्रथति -- मेरे नेत्रों को प्रकाशित और कर्ण को श्रवणयुक्त कर ।

यहां श्रुरोक्तय क्रियापद स्पष्ट करता है, कि श्रुरोक्त शब्द रचनाविशेष के लिए ही नहीं भाता, प्रत्युत साधारण वाणी = शब्द = श्रवण के सम्बन्ध में भी आता है।

पुनः ऋग्वेदीय मन्त्र भी यही स्पष्ट करते हैं—

ऋहतस्य ऋोको विधरा ततर्द कर्णाः । । । २३। १॥

प्रथीत्—सत्य की वाषी विधर कार्नो का नाश करती है ।

मिमीहि श्लोकमास्ये ।१।३=।१४॥

त्रर्थात्-मुख में वेदरूपी वाग्यी को खो।

प्रैते वदन्तु प्र वयं वदाम ग्रावभ्यो वाचं वदता वदद्भयः। यदद्वयः पर्वताः साकमाशवः स्होकं घोषं भरथेन्द्राय सोमिनः॥

10188191

इस अन्तिम मन्त्र में तो श्रुरोक और घोष को विशेष्य विशेषण बना कर सारा विवाद मिटा दिया है। अर्थात श्लोक, घोष अथवा वाणी का पर्याय है। शेष शब्द भी वेद में ही वाणी के अर्थों में मिल जाते हैं।

हमारे इस लेख से यह न समफता चाहिए कि मन्द्रा, धारा, जिह्ना, स्तरस्वती, चौर ऋहगादि शब्द चौर अर्थों में नहीं च्रा सकते। वेदों में शब्दों के यौगिक होने से प्रकरणातुकूल ही अर्थ होता है। वह अर्थ मूलत: धातुसम्बन्ध से एक वा अनेक प्रकार का है। पर उन सब में वह योगरूड बनते समय प्रकरणवश कुछ ही अर्थों में रह गया है। वे सब अर्थ भाष्यकर्त्ता के ध्यान में रहने चाहिए। जो जहां संगत हो वह उसे वहीं लगावे।

हमारे पूर्वोक्त कथन पर पाश्चात्य लोग कई एक तर्क करेंगे । ग्रात: उन के सब तकों के उत्तर के लिए हम एक ऐसे शब्द पर विचार करना चाहते हैं । जिस से सारे ऐसे तर्कों का अन्त हो जावे । और यह विचार यह भी सिद्ध कर दें कि बाह्मण में किया गया मर्थ वेद का यथार्थ मर्थ है वह वेद से बहुत परे हटा हुआ नहीं । ऐसा शब्द अध्वर है ।

निषरह ३ । १७ ॥ में अध्वर को यझ का पर्याय कहा गया है । सतपथादि

हाहायों में भी बहुधा ऐसा कथन मिलता है। देखों नैदिक कोष में प्रध्वर शब्द । हाह्मयों ने क्यों यह पर्याय बनाया, इस का कारण वेद के अन्दर ही मिलता है। अध्वेद में आया हैं—

# अग्ने यं यज्ञमध्वरं विश्वतः परिभूरसि ।१।१।४॥

मर्थात्—हे प्रकाशस्त्रह्म परमात्मन जिस हिंसादि दोषरहित यह को ग्राप सर्वेत्र सर्वोपिर होकर विराजते हो ।

यहां अध्वर शब्द यझ का विशेषण है । विशेषण होने से यही शब्द ऋन्यत्र यज्ञवाची बन गया है।

प्रश्न-क्या सारे ही विशेषण पर्याय बन जाते हैं।

उत्तर---नहीं । जिन विशेष्य, विशेषयों के गुण की विशेष समानता हो जावे, वे ही पर्याय बनते हैं।

मन देखो पाश्चात्य लोग इसी बात से भयभीत होकर इस मन्त्र के अर्थ में कैसी कल्पना करते हैं।

9—हर्मन च्रोल्डनबर्ग S. B. E. vol. XLVI, Hymns to Agni, पृ० १ पर विखता है—

Agni, whatever sacrifice and worship1 thou encompassest on every side,

Note 1. 'worship' is a very inadequate translation of THER, which is nearly a synonym of 45...........Prof. Max Muller writes: 'I accept the native explanatin 31.547, with-out a flaw, perfect whole, hely.'

#### २-- प्रिफिथ प्रपने वेदानुवाद में लिखता है-

Agni the perfect sacrifie which thou encompassest about.

३--- ग्रार्थर एनथिन मैकडानल ग्रपनी Vedic reader पृ० ६ पर लिखता है-- O Agni the worship and sacrifice that thou encompassest on every side, यह प्रस्त-again coordination with द; the former has a wider sense—worship (prayer and offering); the latter—sacrificial act.

यहां त्रोल्डनवर्ग त्रोर प्रायः उसी की प्रतिध्वनि करने वाला मैकडानल च का प्रध्याहार करते हैं। वे दोनों इस स्थान में अध्वर ब्रौर यक्क को विशेष्य विशेषण नहीं मानते।

प्रिंकिथ महाशय भारत में रहे। वे काशीस्थ पिण्डतों से सहायता भी लेते थे। इसी लिए उन्हें पाश्चात्य पद्धति सबैत्र रुचिकर नहीं लगी। वे अध्वर को यहां विशेषण ही मानते हैं। मेक्समूलरवत वे इसका अर्थ perfect = पूर्ण करते हैं।

त्रिफिथ महाशय के सम्बन्ध में हम इतना ही कहेंगे कि जैसे इस प्रष्ट्रिय विशेषण को प्रन्य स्थलों में वे यज्ञवाची ही मानकर प्रार्थ करते हैं, वैसे यदि प्रन्य विशेषण को प्रम्य स्थलों में से प्रकरणानुकूल कुछ विशेषणों को उन के विशेषणों का पर्याध ही मान लेते, तो इसमें क्या प्रापत्ति थी। यदि हमारी बात जो सर्वधेव युक्तियुक्त है स्वीकार की जावे, तो ब्राह्मणान्तर्गत वेदार्थ की कितनी सत्यता प्रकाशित होती है। देखों निम्नलिखित स्थल—

श्रश्मानं चित्स्वर्थे**१** पर्वतं गिरिम् । ऋ० ५।५६।४॥

भेक्समृतर्र-—the rocky mountain (cloud)

त्रिफिथ—the rocky mountain.

पर्वतो गिरिः। ऋ० १।३७।७॥

मैक्समूलर—the gnarled cloud,

यदद्रयः पर्वताः । ऋ० १०। देशशा

शतपथ में कहा हैं-

गिरिर्वा श्रद्धिः । अप्राश्रद्धा

तथा ऋग्वेद में कहा है-

१ ऋ० शारामा १११४।११॥ इत्यादि । २ S. B. E. वैदिक हिम्स पृ० ३१७ ।

#### वराहं तिरो झद्रिमस्ता ॥ १।६१।७॥

त्रिक्थ-.....the wild boar, shooting through the mountain.

अतः निघगदु १।१०॥ में भी कहा है।

अद्रिः "पर्वतः । गिरिः। "वराहः। "इति मेघनामानि। इस लिये इनको पर्याय मानने में ग्रिफिथ को भापत्ति न माननी चाहिये थी। तथा यदि ऋष्वेद में —

> इन्द्रे<mark>गा वायुना ।१।१४।१०॥</mark> एष इन्द्राय वायवे स्वर्जित्परि षिच्यते । ९।**१**७।२॥

ऐसे मन्त्र ब्राजावें, जिनमें निश्चय ही इन्द्र को वायु का विशेषण बनाया गया है, तो कई स्थलों में इन्द्र का बर्थ वायु भी हो सकता है। ब्राह्मण में भी यही कहा है-यो वै यायुः स इन्द्रों य इन्द्रः स वायुः। श० ४।(१३.१८॥

अयं वा इन्द्रो यो ऽयं पवते । श० १४।२।२।६॥

श्रव रहे स्रोल्डनबर्ग झौर मैकडानल । ये दोनों परस्पर पूर्ण सहमत नहीं ।

श्रोल्डनबर्ग यह का sacrifico श्रीर श्रध्वर का worship अर्थ करता है। इसके निपरीत मैकडानल यह का worship श्रीर श्रध्वर का sacrifice अर्थ करता है। खिल्लमना श्रोल्डनबर्ग धीमी स्वर से इन दोनों को पर्याय भी मानता है। यदि वह पर्याय न मानता, तो भारी श्रापत्ति से बच भी न सकता। इसी लिए श्रामे चल कर वह अर्थ पल्टता है।

#### सत्यधर्माणमध्वरे । ऋ० १।१२।७॥

whose ordinances for the sacrifiee are true.

#### अग्निर्यज्ञस्याध्वरस्य चेतति । ऋ० १।१२८।४॥

<sup>9</sup> यदि मैकडानल अपनी Vedic Reader 9 1 ८ १ १० ॥ में पर्वतम् का मूल में ही mountain की अपेका cloud—मेघ अर्थ करता और टिप्पण में cloud mountain लिखने का कष्ट न उठाता, तो उसका अनुवाद, इस अंश में युक्त हो जाता ।

Agni watches sacrifice and service.1

### यज्ञानामध्वरश्चियम् । ऋ० १।४४।३॥

the beautifier2 of sacrifices.

भव रहे, हमारे पूर्वपची मेकडानल महाशय । ये श्रीमान् यञ्च का worship भ्रोर अध्वर का sacrifice मर्थ मानते हैं । पर इन का भी इस से काम नहीं चला । देखो

### यज्ञस्य देवमृत्विजम् । ऋ० १।१।१॥

the divine ministrant of the sacrifice.

## यज्ञैः विधेम । ऋ०२। ३५। १२॥

we offer worship with sacrifices.

### यज्ञस्य हि स्थ ऋत्विजा। ऋ० = । ३८। १॥

ye two (Indra-Agni) are ministrants of the sacrifice.3 इन मन्त्रों में इन्हें यज्ञ का sacrifice ही अर्थ मानना पड़ेगा ।

भव यदि ब्राह्मण ने

### अध्वरो वै यज्ञः। २०१।२।४।५॥

कहा, तो ब्राह्मण तो स्वयं वेद के अनुकूल और समीप हैं, न कि दूर ।

बात वस्तुतः यह है कि वेदों के प्राव्द यौगिक वा योगस्ट हैं। इसी लिए विशेष्य, विशेष्य की रीति से विशेष्य घात्वथे मात्र ही देता है। वही विशेष्य दूसरे स्थान पर स्वयं नाम प्रथित योगस्ट वन जाता है। ब्राह्मणों में इसी प्रभिप्राय से वैदिक राव्दों के व्यथं कहे हैं। प्रनित्येतिहासप्रिय पाश्चात्यों को यह प्रव्ह्मा नहीं लगता, अतः उन्होंने विना ब्राह्मणों के सममे उन्हें वेदार्थ से परे हटा हुआ कहा है। उपनिषद् में यथार्थ कहा है—

यथोर्णनाभिः सुजते गृह्धते च । मुण्डक १।७॥

१ यह भ्रनुवाद भावशुन्य है ।

२ अध्वरिश्रयम्, दितीयान्तपद है । क्या इस का यह अर्थ पाश्चात्यों की शोभा बढ़ाता है।

३ यह मन्त्रमाग मैकडानल ने ऋ• ११११॥ के टिप्पण में उद्भृत किया है ।

पहले पाश्चात्यों ने दो, झड़ाई सहस्र वर्ष पुरातन भाषात्र्यों के अध्रेर भाषा-विज्ञान को बना लिया, फिर उसे लाखों वर्ष पुरानी ब्राह्मया-भाषा वा नित्य बेद-भाषा से समता में रख अर सब को एक संग तोला। जब उनका स्वप्रयोजन सिंख नहीं हुआ, तो स्वयं ही ब्राह्मयादि ग्रन्थों को स्वरूप मूल्यवान कह दिया। अहो ! आश्चर्य इस निराधार कल्पना पर । आप ही एक सिद्धान्त बनाया ख्रीर स्वयं उसे सत्य मान लिया। फिर ख्रीर सब कुछ तो अशुद्ध होना ही था।

### ध—वेदों के मुलार्थ पर प्रकाश डालने योग्य सामग्री का ब्राह्मणों में अभाव ही है।

प्र—ब्राह्मणों में कहीं २ ही मन्त्रों के भाव का व्याख्यान है। ६—यह व्याख्यान प्रायः अत्यन्त काल्पनिक होते हैं।

४---पश्चिम में रोथ, वैबर, मैक्समूलर, घोल्डनवर्या, गैलनर, क्किटने, मैकडानल प्रभृति ने जो धनुवाद वेदार्थ के नाम से छापे हैं, वे वेदार्थ तो हैं नहीं, उन के अपने मनों की कल्पनाएं अवस्य हैं। जब उनको वेदार्थ का पता ही नहीं लगा, तो वे उसकी तुलना ब्राह्मणान्तर्गत वेदार्थ से कैसे कर सकते हैं।

श्रपने 'ऋग्वेद पर व्याख्यान' 9० ६३ पर हमने सर्वानुक्रमणी के ब्राधार पर तीन ऋषि-कुलों के पांच २ नाम वंश-कम से लिखे थे । उन में से एक वंशावली यह है—



इन पांचों में से पहले चार तो अनेक ऋग्वेदीय स्कों के इष्टा हैं। और अनितम व्यास जी सब शाखाओं (चारों वेदों को छोड़कर) और ब्राह्मणों के प्रधान प्रवक्ता हैं। इन्हीं व्यास जी के समकालीन याज्ञवल्क्य भादि हैं। ये भी ब्राह्मणों के प्रवक्ता हैं। ऐसा हम "ब्राह्मणों का सङ्कुलन काल" भर्यात छठे अध्याय में स्पष्ट कर चुके हैं। इन्हीं से दो, चार, छ: पीड़ी पहले अनेक वैदिक ऋषि हो चुके थे। इन ऋषियों द्वारा वेदार्थ का प्रचार निरन्तर होता रहता था। और दो चार पीढ़ियों में वह अर्थ भूल भी नहीं सकता था। विशेषतः जब परम्परा अविच्छिन थी। ऐसी अवस्था में जो पाश्चात्य घर बैठेही मन्त्रों का अनुत अर्थ करके अपने को वेदज्ञ मानते हैं और ब्राह्मणादि प्रन्थों के अर्थ को अनर्थ समभते हैं, वे अम से ही अपने बहुमृल्य जीवनों को यथार्थ वेदार्थ से बश्चित कर रहे हैं।

हम पहले भी पृ० ६२, ६६ पर कह चुके हैं कि मौलिक ब्राह्मणों के प्रवक्ता ही वेदार्थ के द्रष्टा होते रहे हैं। यही मौलिक ब्राह्मण इन ब्राह्मणों में महाभारत-काल है समाविष्ट किए गये। अतः इन्हीं ब्राह्मणों के अन्दर वेदों के मूलार्थ की प्रकाश करने वाली सामग्री विद्यमान है। इन में कहीं रही मन्त्रों के भावों का व्याख्यान नहीं, प्रस्तुत सारा ब्राह्मण-बाइनय ही मन्त्रार्थ प्रकाशक है। ब्राह्मणों में अल्पाभ्यास के कारण ही पाश्चात्यों ने इनके ठीक अभिप्राय की नहीं समक्ता। इतने लेख से ही मैकडानल की तीसरी, चौथी और पांचवीं प्रतिहा का उत्तर समक्त लेना।

# ६-यह व्याख्यान प्रायः काल्पनिक होते हैं।

त्राह्मणों के व्याख्यान यथार्थ हैं, यह तो ब्राह्मण छौर वेद के गम्भीरपाठ से ही क्षात हो सकता है। हां, उदाहरण मात्र हम अञ्चिन् शब्द को लेते हैं।

# पूर्वपक्ष

(क) मैकडानल अपनी Vedic Mythology पृ॰ ५३ (सन् १८६८) पर लिखता है—

"As to the physical basis of the Acvins the language of the Rsis' is so vague that they themselves do not seem to have understood what phenomenon these deities represented."

१ एक० इ० पारिजटर महाशय अपने अन्य Ancient Indian Historical Tradition (सन् १६२२) में महाभारत-काल को ईसा से लगभग १००० वर्ष पूर्व ही मानते हैं । यह उनकी सरासर खेंचतान है । इसका सिवस्तर उत्तर हम अन्यन देने का विचार रखते हैं ।

(ख) मैकडानल ने अपनी Vedic Reader पु० १२८ पर भी ऐसा ही लिखा है। यही महाशय पु० १२९ पर पुनः लिखते हैं—

'The physical basis of the Asvins has been a puzzle from the time of the earliest interpreters before Yaska, who offered various explanations, while modern scholars also have suggested several theories. The two most probable are that the Asvins represented either the morning twilight, as half light and half dark, or the morning and the evening star.'

(ग) बाटे महाशय अपने Lectures on Rigreda पृ० १७३-१७४ पर लिखते हैं---

"But these theories (dawn and the spring) cannot fully explain all the detail connected with these legends."

(व) वेद में अश्विन् और नासत्य पद विशेष्य विशेष्य भाव से प्रायः एकार्थवाची आते हैं। यथा ऋ० ११३४।०॥ में नासत्या "अश्विना। इसी भाव से जब वेद-मन्त्रों पर देवता तिखे जाते हैं तो कई झाचार्य नासत्यों तिख देते हैं और कोई अश्विनों देवते। उदाहरणार्थ ऋ० १११४।११॥ के देवते बृहद्देवता में नासत्यों हैं और ऋषि दयानन्द सरस्वती के भाष्य में अश्विनों।

इसी नासत्य शब्द पर लिखते हुए श्री अपरिवन्द घोष ऋपने आय" के "प्रथम" वर्ष के प्र• ४३९ पर लिखते हैं—

"Nasatya is supposed by some to be a patronymic, the old grammarians ingeniously fabricated for it the sense of "true not false" but I take it from 'nas' to move. "They show that the Acvins are twin divine powers whose special function is 'o perfect the nervous or vital being in man in the sense of action and enjoyment. But they are also powers of truth, of intelligent action, of right enjoyment."

Barth आदि फ्रें अब लेखकों ने भी अन्य पश्चिमीय विद्वानों के समान ही लिखा है।

#### उत्तर पक्ष

मैकडानल ने अपने अज्ञान के छिपाने की अच्छी विधि निकाली है, जब वह कहता है कि वैदिक ऋषि अश्विद्धय के आधिदैविक अर्थों को स्वयं ही न समन्ते हुए प्रतीत होते हैं। वैदिक ऋषि तो क्या, यास्क प्रसृति शास्त्रकार और उनकी कृपा से हम भी अश्विद्धय के वास्तविक आधिदैविक अर्थों को जानते हैं। ऋग्वेद में स्वयं अश्विन शब्द के धातु का निर्देश है—

पूर्वीरश्चन्तावश्विना । ८ । ५ । ३१ ॥

भ्रमित —अश्चन्तौ अश्विनौ व्यापनशील भ्रश्विद्वय । इसी व्युत्पत्ति को ध्यान में रख कर शतपथ में कहा गया है—

अश्विनाविमे हीद्छे सर्वमाद्नुवाताम् । ४।१।१६॥

इस व्युत्पत्ति बताने के प्रानन्तर हम कहना चाहते हैं कि — अश्विद्धय का जो अर्थ निरुक्त ग्रोर वृहद्देवता में कहा गया है, वही ब्राह्मणों ग्रोर साखाओं में भी मिलता है । निरुक्त में व्युत्पत्ति भी वेद ग्रोर ब्राह्मण वाली ही कही गई है। देखों —

अभ्विनौ यद् व्यश्त्ववाते सर्वं रसेनान्यो ज्यातिषान्यः। तत्काव-श्विनौ। द्यावापृथिव्यौ, इत्येके। अहोरात्रौ, इत्येके। सुर्याचन्द्रमसौ, इत्येके। राजानौ पुण्यकृतौ, इत्येतिहासिकाः॥ नि० १२।१॥

नासत्यौ चािश्वनौ । सत्यावेव नासत्यौ, इत्यौर्णवाभः । सत्यस्य प्रणेतारौ, इत्याप्रायणः । नासिकाप्रभवौ वभूवतुरिति वा ॥ नि० ६।१३॥

और्णवाभो द्वचे त्वस्मिन्न् अश्विनौ मन्यते स्तुतौ ॥१**२**५॥

सूर्याचन्द्रमसौ तौ हि प्राणापानौ च तौ स्मृतौ । अहोराङौ च तावेव स्यातां तावेव रोदसी ॥१२६॥ अरुतुवाते हि तौ छोकाञ् ज्योतिषा च रसने च । पृथक्पृथक् च चरतो दक्षिणेनोत्तरेण च ॥१२७॥

बृ• अध्याय ७ **॥** 

यही पूर्वोक्त भाव ब्राक्षयों और शाखाओं में मिलते हैं। द्यावापृथिवी वा अश्विनौ। काठक स्व०१६। ५॥ इ.मे ह वे द्यापृथिवी प्रत्यक्षमश्चिनौ। द्वा• ४।१।५।१६॥ अहोरात्रे वा अश्विनौ । मै∙ सं० ३।४।४॥

तथा ऋग्वेद में कहा है-

ऋता । शुध्रदारक्षा ऋतावृधा ।**श**ध्रश्रा

मर्थात् मश्विद्वय = नासत्य, स्तत्य स्वरूप हैं। वे ही स्तत्य से बढ़ने वा बढाने वाळे भी हैं।

यास्क ने नासत्यों को नास्तिकाप्रभव इस लिए लिखा है कि उसका अभिप्राय प्राणापान से है। ये प्राणापान नासिका से ही उत्पन्न होते हैं।

ब्राह्मयों में ब्रश्चिद्धय को अध्वर्यू भी कहा है— अशिनावष्वर्यू । श० १।१।२।१७॥

चौर क्योंकि राष्ट्रक्ष महायज्ञ के अर्ध्वया सभाध्यन वा सेनाध्यन भी होते हैं, अतः निरुक्त में अश्विद्वय का अर्थ पुरायशील दो राजे भी कहा है। ऋग्वेद १०।३६। १६॥ में तो स्पष्ट ही राजानों अश्विद्वय का विशेषण है। चौर ऋग्वेद ७।७१।४॥ में नृपती पद अश्विद्वय के लिये वर्ता गया है।

ये सारे अर्थ एक ही भाव को कह रहे हैं। वह भाव है,ब्यापनशीलता का । यदि ये सारे अर्थ न माने जावें, तो अनेक मन्त्रों का अर्थ खुलता ही नहीं।

इससे भन्ने प्रकार ज्ञात होता है कि ब्राह्मणान्तर्गत, मन्त्र, ग्रीर उन के पदों का व्याख्यान ग्रत्यन्त युक्त है। यास्क ने भी वही व्याख्यान स्त्रीकार कर लिया है। जो पाश्चात्य यास्क के, ग्रीर ब्राह्मण के व्याख्यानों को काल्पनिक कहते हैं, उन्हें वेद समम्म ही नहीं ग्राया।

> ऋषियों को जो अर्थ अभिवेत था, ब्राह्मण उन से सर्वथैव उलटा अर्थ समझते हैं। जैसे—

कस्मै देवाय हविषा विधेम।

हिरण्यपाणि का श्रर्थ ब्राह्मणों में विचित्र है।

७--- अब मैकडानल महाशय उदाहरण-विशेषों से बाह्मणों के विचित्र अर्थ का प्रदर्शन कराते हैं। अत: हम उनके इस कथन की परीचा करते हैं।

कः का प्रजापित अर्थ बाह्मणों में ही नहीं किया गया, प्रत्युत मैत्रायणी आदि शाखात्रों के ब्राह्मणपाठों में भी किया गया है। जैसे— कन्त्वाय कायो यद्धै तद्वरुणगृहीताभ्यः कमभवत्तरमात्कायः। प्रजापतिर्वै कः । प्रजापतिर्वै ताः प्रजा वरुगोनाष्ट्राह्यचत्काय आत्मन पवैना वरुणान्मुञ्जति । मै० सं० १।१०।१०॥

कन्त्वाय कायो यद्वा आभ्यस्तद्वरुणगृहीताभ्यः । कमभवत्तस्मा-त्कायः । प्रजापतिर्वे ताः प्रजा वरुणेनाग्राहयत्प्रजापतिः कः । आत्मनैवेना वरुणान्मुञ्जति । काठक सं० ३६ । ५ ॥

पूर्वोद्धृत वाक्यों में प्रजापित का नाम क इस लिए कहा गया है कि यह सुख्यस्तरूप है। क का अर्थ सुख्य है, ऐसा मानने में किसी पाश्चात्य को भी सन्देह नहीं होना चाहिए। इस्पेद में जो—

नाकः। १०। १२१। ५॥

पद चाता है, उस के स्वरूप पर विचार करने से निश्चय होता है कि कर का मर्थ सरक है।

अब कई एक ऐसा कहते हैं कि यदि कस्मै का प्रथं सुख्यस्वरूपाय प्रजापतये किया जाय तो व्याकरण बाधा डालता है। सर्वनाम्नः स्मै ॥ अष्टा० ७।१।१७॥ स्मै प्रत्यय सर्वनामों के साथ ही लगता है, अतः कस्मै पद सर्व-नाम है, नाम नहीं।

ये महाशय नहीं जानते कि वेद में लौकिक व्याकरण के नियम काम नहीं वेते । देखो विश्व पद सर्वनाम है । परन्त ऋग्वेद में—

विश्वाय । १। ५०। १॥

विश्वात् । १। १८९ । ६॥

विश्वे। ४। ५६। ४॥

इसी शब्द के ये तीन रूप नाम-प्रत्ययान्त आये हैं । रहतना ही नहीं, ऋग्वेद में नाम भी सर्वनाम प्रत्ययान्त आये हैं । जैसे ऋ० १।१०⊏।१०॥

भैंक्समृतर इस विषय में एक लम्बा लेख लिखता है। देखो—
 Vedic Hymns Part I, 1891, p. 11-18.

र मैकडानल A Vodic Grammar for students, 120b. में यही स्वीकार करता है। यदि उसे हमारे इस सारे कथन का ध्यान आ गया होत। तो वह अवश्य कोई और कल्पना उपस्थित करता।

### यदिन्द्राञ्जी परमस्यां पृथिव्यां मध्यमस्यामवमस्यामुत स्थः।

इस मन्त्र में—परमस्याम् । मध्यमस्याम् । अवमस्याम् । इन नाम-वाची पद्दें के साथ सर्वनाम प्रत्यय हैं, अतः प्रजापितवाचक क के साथ यदि स्में प्रत्यय मा जाय और ब्राह्मणादि उसको नाम मान कर अर्थ करें, तो यह अनुचित नहीं, प्रत्युत उचिततम है । पाधात्य वेदार्थ को अष्ट करना चाहते हैं । उन का अभिप्राय यही है कि संसार वेद का गौरवयुक्त अर्थ जान ही न सके । अतः वे वेद का यथासम्भव ऐसा अर्थ चाहते हैं, जिस से यही ज्ञात हो कि आर्यों को वेदमन्त्रों से परब्रह्म का भी ज्ञान नहीं हो सका । वे सदा प्रश्न ही करते रहे, कि "हम किस देव की हिव से पूजा करें।" दो चार अल्पपिटत भारतीय उन की बातें छन कर भन्ने ही यह कह दें कि ब्राह्मणों में करमें का अगुढ़ अर्थ किया गया है वरन आर्य विद्वान् ऐसे आक्तेपों पर हंस छोड़ने की अपेका और कया कह सकते हैं।"

भाष्यकार पतञ्जलि मुनि--

#### कस्येत। ४। २। २५॥

सूत्र पर व्याख्या करते हुए इस म्राचिप का न्त्रीर ही समाधान करते हैं । वह भी देखने योग्य है—

सर्वस्य हि सर्वनाम संज्ञा कियते । सर्वश्च प्रजापितः । प्रजा-पतिश्च कः।

लिखा तो बहुत कुछ जा सकता है, परन्तु विद्वान इतने से ही जान सकते हैं कि ब्राह्मणार्थ को दूषित कहने वाले पाश्चात्य जन स्वथमेव वेद विद्या में ब्राल्यधुत हैं।

(ख) इस के अनन्तर मैकडानल महाशय हिरण्यपाणि शब्द भौर उस के ब्राह्मणान्तर्गत अर्थ पर विचार करते हैं।

हिरण्यगर्भ इत्यष्टौ मन्त्राः । कस्मै देवायेत्यत्र एकारळोपेनैकदैवत-प्रतिपादकाः ।

मर्थात्—हिरायगर्भ झादि मन्त्रों के करूमी पद में एकार का लोप है । वस्तुतः अर्थ एकस्में का है ।

१ विब्युसहस्रनाम का जो भाष्य शङ्कर के नाम से प्रसिद्ध है, उस के दशम श्लोक की व्याख्या में देवों के एक ही परमदेव का कथन करते हुए लिखा है—

हम कहते हैं, कि उन्हों ने हिरण्यपाणि शब्द ही क्यों लिया । वे त्रिशीष त्वाष्ट्र, द्ध्याळ् आधर्वण, रुद्र आदि कोई शब्द भी ले लेते । इन मं से प्रत्येक शब्द के साथ ब्राह्मण में कोई न कोई कथा चलङ्काररूप से कही गई है । हम भी इन सारी कथा च्रां का समुचित व्यर्थ च्रभी तक नहीं समम्म सके । परन्तु हम यह नहीं कहते कि यल करने पर भी इन के च्यन्दर से कोई गम्भीर आधिदैविक तत्त्व न निकलेगा । च्यतः हम पूर्ववत च्यपने पाधात्य मित्रों से यही प्रार्थना करेंगे, कि वे इन ग्रन्थों का व्यर्थ समम्मने में हमारा साथ दें, न कि समम्मने के स्थान में इन की च्रोर उपेना दृष्ट करें।

८—भाषा सम्बन्धी साक्ष्य को पृथक् रखकर भी ऐसे व्याख्यान बताते हैं कि ब्राह्मण-काल से मन्त्र काल का बड़ा अन्तर होचुका था।

प्रचारों वेदों का प्रकाश आदि छिष्ट में ऋषि-जनों के ह्रदय में हुआ। उन्हीं दिनों से ब्रह्मा आदि सहिषयों ने ब्राह्माओं का प्रवचन आरम्भ कर दिया। वही प्रवचन कुल परम्परा वा गुरुपरम्परा में झुरचित रहा। उस के साथ नवीन प्रवचन भी समय २ पर होता रहा। यह सारा प्रवचन महाभारतकाल में इन ब्राह्माओं के इप में सङ्कलित हुआ। यह सारी परम्परा अनविन्द्वन्न थी। अतः काल की दिष्ट से, ब्राह्माओं का कुकु अंश तो मन्त्रों की अपेचा नवीन होसकता है, सब नहीं। और जो महाशय भाषा के साच्य पर बहुत बल देते रहते हैं, उन्होंने ब्राह्मायान्तर्गत याझगा- थायें नहीं देखीं। यदि वेखी भी हैं, तो उन पर ध्यान नहीं दिया। ये सब गाथायें सर्वथव लौकिक भाषा में हैं। ऐसा हम पूर्व दिखा भी चुके हैं। वही ऋषि ब्राह्मायों का प्रवचन करते थे, और वही धर्मशाह्मादि का भी। अतः भाषा के साच्य पर कोई बात सिद्ध नहीं की जा सकती। जिन पाधात्यों ने झियस्तृत आर्ष वाङ्मय का दीर्घ अभ्यास नहीं किया, वे अपने कल्पित-भाषा-विज्ञान पर निर्थक बहुत बल देते रहते हैं। इससे वे कुक निर्यात नहीं कर सकते। भाषा तो विषयाग्रसार भी भिन्न २ प्रकार की हो सकती है। अपने कल्पित-भाषा-विज्ञान पर निर्थक वहुत बल देते रहते हैं। इससे वे कुक निर्यात नहीं कर सकते। भाषा तो विषयाग्रसार भी भिन्न २ प्रकार की हो सकती है। अपने कल्पित-भाषा तो विषयाग्रसार भी भिन्न २ प्रकार की हो सकती है। अपने कल्पित-भाषा तो विषयाग्रसार भी भिन्न २ प्रकार की हो सकती है। अपने कल्पित-भाषा तो विषयाग्रसार भी भिन्न २ प्रकार की हो सकती है। अपने कल्पित-भाषा तो विषयाग्रसार भी भिन्न २ प्रकार की हो सकती है। अपने कल्पित की आहा तो विषयाग्रसार भी भिन्न २ प्रकार की हो सकती है। अपने ति हो अपने कियाग्रसार भी भी निर्मूल है। अपने कल्पित की आहा तो विषयाग्रसार भी भिन्न १ प्रकार की

१ विस्तरार्थ D. A. V. College U. Magazine, Feb. 1925 में देखी इमारा लेख—"Classical Sanskrit is as old as the Brahmanas,"

२ भाषा सम्बन्धी साद्य पर Dr. R. Zimmermann का लेख A second Selection of Hymns from the Rigveda, 1922 pp. CXXXII-CXXXVIII पर देखने योग्य हैं।

तिखाने से क्या । हमारे पूर्व लेख में भी इसका अच्छा खयडन हो जुका है । फलतः हम सुदृह्ह्य से कह सकते हैं कि ब्राह्मण प्रवृश्चित वेदार्थ ही हमें वेद के यथार्थ तत्वों तक पहुंचा सकता है । अतः ब्राह्मण कहता है यथार्काया ब्राह्मण म रा० १२।५। २।४॥ अर्थात — जैसा अरुवा कहती है, वही उसके ब्राह्मण में है । यथेव यजु-स्तथा बन्धु:। श० ६।४।२।४॥ अर्थात जिस भाव का यह याजुषमन्त्र है,वैसा ही भाव ब्राह्मण में भी है । एतदर्थ अरुवि दयानन्द सरस्वती ने अपने वेदभाष्य के विज्ञापन में कहा था—

"इदं वेदभाष्यमपूर्वं भवति । महाविदुषामार्घ्याणा पूर्वजानां यथावद्वेदार्थविदामाप्तानामात्मकामानां घम्मित्मनां सर्वेळोकोपकारबुद्धी-नां श्रोत्रियाणां ब्रह्मनिष्ठानां परमयोगिनां ब्रह्मादिन्यासपर्थ्यन्तानां मुन्यूषीणामेषां कृतीनां सनातनानां वेदाङ्गानांमैतरेयशतपथसामगोपथ-ब्राह्मणपूर्वमीमांसादिशास्त्रोपवेदोपनिषच्छास्नान्तरमुखवेदादिसत्यशा-स्त्राणां वचनप्रमाणसंत्रद्रळेखयोजनेन प्रत्यक्षादिप्रमाण्युक्तया च संहैव रच्यते द्यतः।"

### ५-मुद्रित ब्राह्मणों में भ्रष्टपाठ।

मुद्रित ब्राह्मणों में अष्टपाठ पर्याप्त हैं। गोपथ के योहपीय संस्कर्ता ने यथिप बहुत परिश्रम से लाईडन संस्करण छापा है तो भी अभी तक उस में अगुद्धियों की कभी नहीं। तुलना करो गोपथ उ० २ | १ ॥ से ऐ० १ । ७ ॥ की, इत्यादि।

ऐ॰ ३। १९॥ में एक पाठ है-

सौर्या वा पता देवता यन्निविदः।

यहां देवता के स्थान में देवतया पाठ ब्राह्मण शैली के अधिक समीप है। कीथ महाशय ने भी इस बात पर प्यान नहीं दिया। देखो निम्नलिखित ब्राह्मणपाठ-

पेन्द्रो वै देवतया क्षत्रियो भवति । पे० ७ । १३ ॥

आग्नेयो वै देवतया क्षत्रियो दीक्षितो भवति । पे॰ ७ । २४ ॥ प्राजापत्यो ह्येष देवतया यद् द्रोणकळशः । तां॰ ६ । ५ । ६ ॥ पुन: ऐतरेय ७ । ११ ॥ में एक पाठ है ।

यां पर्यस्तमियादभ्युदियादिति सा तिथिः।

इसी का दूसरा रूपान्तर कौषीतिक १।१॥ में ऐसे है-यांपर्यस्तमयमुत्सर्पेदिति सा स्थितिः।

इस सम्बन्ध में श्रुग्वेदीय ब्राह्मणों के अनुवाद में कीय का टिप्पण २, ५० २६७ पर देखने योग्य है। हम अपनी सम्मति अभी नहीं दे सकते। गोपथ और कौषीबक्ति में समान प्रकरण में कमशः एक पाठ है—

अमृतं वै प्रणव: । उ० ३ | ११ ॥ अमृतं वै प्राणः । **११** । ४ ॥

यहां कीषीतिक का पाठ ठीक प्रतीत होता है। ऐसे ही इन दोनों ब्राह्मणों में एक द्यौर पाठ है—

अप्सु वै मस्तः शिताः। कौ०५।४॥ अप्सु वै मस्तः श्रिताः। गो० उ०१।२२॥

यहां दोनों स्थलों में श्चिताः पाठ युक्त प्रतीत होता है। कीथ महाशय ने यहां कोई टिप्पसी नहीं दी। पुनरिप---

अयस्मयेन चरुणा तृतीयामाहुतिं जुहोति । आयस्यो वै प्रजाः । श० १३ | ६ । ६ ॥

अयस्मयेन कमण्डलुना तृतीयाम् । आहुर्ति जुहोति । आयस्यो वै प्रजाः । तै॰ ब्रा॰ ३ । ९ । ११ । ४ ॥

यहां तै॰ शा॰ के पाठ में आयास्यः पाठ निश्चय ही चिरकाल से प्रशुद्ध हो गया है। भह भास्कर श्रोर सायण दोनों ही श्रशुद्ध पाठ को मानकर प्रर्थ में एक किष्ट कल्पना करते हैं। अर्थात् अयास्य ऋषि से उत्पन्न की गई प्रजायें हैं। यहां अयास्य ऋषि का कोई प्रकरण ही नहीं। शतपथ स्पष्ट करता है कि प्रजायें (आयस्यः) अर्थात् श्रायसी = लोह सम्बन्धी हैं। प्रकरण भी दोनों स्थलों में पूर्व पठित अयस्यय पद से लोहनिषयक ही है। शतपथ में—

विश एतद्र्पं यद्यः। १३।२।२।१९॥

से पहले यह कह ही दिया गया है कि विश् = प्रजा लोहरूप है। अब न जानें भास्कर, सायण भादिकों ने तुलनात्मक विधि से क्यों लाभ नहीं उठाया, चौर श्रष्ट पाठ को ही स्वीकार कर लिया। वैदिक कोष से ऐसे और भी स्थल स्पष्ट्होंगे । विज्ञ पाठक उन सब से लाभ उठावें।

#### ब्राह्मणों में प्रक्षेप ।

ब्राह्मण परतः प्रमाण हैं, ऐसा हम पूर्व सिद्ध कर चुके हैं। जिस प्रकार ब्राह्मणों के अनेक पाठ अह हो गये हैं, वैसे ही कुछ पाठ उड़ गये हों, अथवा नये मिल गये हों, इस में अणुमात्र भी सन्देह नहीं। परन्तु प्रचेपों के जानने के लिए अभी भारी अवसन्धान की आवस्यकता है।



#### नवां अध्याय

# सर्वानुक्रमणियों का आधार ब्राह्मणग्रन्थ हैं।

गत पृष्ठों में हम ने इस बात की पृष्टि की है, कि वेदार्थ का आधार ब्राह्मण-प्रन्थ हैं। अब हम यह बात सिद्ध करेंगे कि वेदार्थ में सहायक मन्त्रों के जो ऋषि, वेवता, कुन्दादि हैं, वह भी ब्राह्मणप्रन्थों में ही विद्यमान हैं। इन्हीं ब्राह्मणप्रन्थों में से उन को एकत्र कर के ऋषि मुनियों ने सर्वात्तकिष्ययां बनाई हैं।

इस विषय का थोड़ा सा सङ्केत हम अपने "ऋग्वेद पर व्याख्यान" पृष्ठ ६१ पर कर चुके हैं। अब इस पर कुछ अधिक लिखा जाता है।

तागिडयों के त्रार्षेय बाह्मण १ । १ ॥ का प्रसिद्ध पाठ है-

अथापि ब्राह्मणं भवति-यो ह वा अविदितार्षेयच्छन्दोदैवतब्राह्मणेन मन्त्रेण याजयित वाध्यापयति वा स्थाणुं वर्छति गर्त्तं वा पद्यतिः । । ।

म्रर्थात्—इस विषय में बाह्मण का भी प्रमाण है— "जो ऋषि, छुन्द, देवता भीर बाह्मण (विनियोग) को जाने विना मन्त्र से यह वा सध्यापन कर्म करता है, वह स्थाए (स्खे वृत्त ) से टक्सर मारता है, सथवा गड़े में गिरता है।" इस बाह्मण-प्रमाण से निश्चित होता है कि वैदिक ऋषि मन्त्रों के ऋषि, देवता आदि का ज्ञान मन्त्रपाठ आदि के लिए अनिवार्य समफ्ते थे।

फिर शतपथ ब्राह्मण ६ । २ । ३ । १० ॥ का पाठ है-

प्रजापितः प्रथमां चितिमपश्यत् । प्रजापितरेव तस्या आर्षेयं .....स यो हैतदेवं चितीनामार्षेयं वेदार्षेयवत्यो हास्य बन्धुमत्यिश्च-तयो भवन्ति ॥

अर्थात.—प्रजापित ने पहली चिति को देखा। प्रजापित ही उस का ऋषि है। तो वह जो इस प्रकार चितियों के ऋषि जानता है, उस की चितियां झार्षेयवती श्रीर बन्धुमती ( ब्राह्मण आदि विनियोगयुक्त ) हो जाती हैं।

शतपथ के इस प्रमाण में प्रजापित को प्रथमा चिति का ऋषि कहा है। ये चितियां ब्राह्मणस्य हैं। यहां भी सामान्यरूप से चितियों का प्रजापित ऋषि कहा है। इस में हमें कुछ नहीं कहना। यहां तो इतना ही भाव बताने का अभिप्राय हैं कि, ऋषि को जानने का फल शातपथी श्रुति ने कहा है। ऋग्वेद, सामवेद, और अथर्ववेद की सर्वातुक्रमियायां तो प्राचीन हैं। याजुष-सर्वातुक्रमियां के प्राचीन होने में कुछ सन्देह है। याजुर्वेदीय सम्प्रदाय का मध्यम-कालीन ऋगचार्य उवट अपने सन्त्रभाष्य के आरम्भ में लिखता है—

गुरुतस्तर्कतश्चेव तथा शातपथश्चतेः।

### ऋषीन् वस्यामि मन्त्राणं देवताइछन्द्सं च यत्॥

भर्थात्—गुरु से, तर्क से, तथा शतपथ की शृतियों से मन्त्रों के ऋषि, देवता ऋषे छन्द कहूंगा।

यह विचारने का स्थान है कि यदि उबट के समीप याज्य सर्वानुक्रमणी होती, तो वह यह न लिखता कि 'ऋषि त्रादि शपतथ से कहूंगा।' कोई कह सकता है कि उबट को सर्वानुक्रमणी मिली ही न होगी। पर यह कल्पना श्रदेश नहीं, अस्तु। याज्य सर्वानुक्रमणी के विषय में यह सब कुछ प्रसङ्गतः कहा गया है। हमारा मुख्य अभिप्राय तो यह दिखाना है कि उचट भी याज्य मन्त्रों के ऋषि न्यादि शतपथ की श्रतियों से लेता है।

स्रव हम बाह्मणों से कतिपय वे स्थल देते हैं, जहां से सर्वात्रक्रमणी-कारों ने स्थपनी सामग्री प्राप्त की है।

(१) काठक संहिता १€ । ११ ॥ में लिखा है—

उदुत्तमं वरुण पाशमस्मत्,इति शुनश्शेषो वा पतामाजीगर्तिर्वरुण-गृहीतोऽपश्यत् ।

कात्यायनंकृत ऋक् सर्वानुकमणी में ऋग्वेद १ । २४ ॥ का ऋषि आजीगर्ति श्रामध्योप लिखा है । यह मन्त्र उसी सुक्त का १४ वां है ।

(२) काठक संहिता १०। ११ ॥ में लिखा है-

अगस्त्यतस्यैतत्सूक्तं कयाशुभीयम्।

प्रश्रीत्--१४ श्रृचा वाले काठकसंहितास्थ ६ । १८ ॥ कयाशुभीय स्क का अगस्त्य ऋषि है ।

यही १४ ऋचा वाला सुक्त ऋ०१ । १६४ ॥ है। इस का ऋषि सर्वातुक्रमणी में आगस्त्य है।

(३.) काठक संहिता २०। १ ॥ में लिखा है-

अयँ सो अग्निः, इत्येतद्विश्वामित्रस्य सूक्तम् । भ्रथीत्–ऋ० ३।२२॥सूक्त का ऋषि विश्वामित्र है।ऐसा ही ऋक् सर्वानुकमणी

में लिखा है।

(४) काठक संहिता १० । ४ ॥ में लिखा है-

स वामदेव उख्यमग्निमबिभक्तमवैक्षत स एतत्स्क्तमपश्यत्— इत्गुष्व पाजः प्रसिति न पृथ्वीम्, इति ।

यह सक्त ऋग्वेद ४ । ४ ॥ है। ऋक् सर्वानुक्रमणी में इस का ऋषि वामदेव ही लिखा है।

(॥) कौषीतिक ब्राह्मण १२ । १ ॥ में लिखा है-

यतत्कवषः सूक्तमपश्यत्पञ्चद्दार्च-प्रदेवत्रा ब्रह्मणे गातुरेतु, इति । ऋक् सर्वातुक्रमणी में भी इस १४ ऋचा वाले ऋ० १०। ३०॥ स्क का ऋषि कवष ऐलुष ही लिखा है।

(६) ऐतरेय ब्राह्मण ३। १६॥ में लिखा है-

जनिष्ठा उग्रः सहस्रे तुराय, इति ....गौरिवीतिई वै शाक्त्यो... एतत्सुकमपश्यत ।

ऋक् सर्वातुक्तमणी में भी इस २६० १०। ७३ ॥ का ऋषि शान्तय गौरिजीति ही जिखा है ।

(७) श्रतपथ १।१।४। २६॥ में लिखा है---

अथ सपेराइया ऋिग्सरपतिष्ठते । आयं गौः पृश्चिरक्रमीत् ""। इसी के भाष्य में जावार्थ हरिस्वामी लिखता है—

ः सर्पाणां राज्ञी सर्पराज्ञी । सर्पाणां माता कडूः । तस्या पता क्रुत्वः ।

मर्थात्-सर्पों की माता कडू की ये ऋचाएं हैं।

म्रक् सर्वातुकमणी मंत्रद० १०। १८६ ॥ के इस स्क को सार्पराज्ञी का सक्त कडाहै।

(二) तायह्य ब्राह्मया ४। ७। ३॥ में लिखा है —

१ दुलना करो काठक संहिता ३४। २॥ सर्पराझ्या ऋश्मिस्स्तुयुः।

इन्द्र ऋतुम्न श्रा भर, इति ....विसष्टो वा पतं पुत्रहतो ऽपर्यत् । अर्थात्—इस ऋषेद ७ । ३२ । २६ ॥ का ऋषि हतपुत्र विसष्ट है ।

यही बात ऋक् सर्वानुकमग्गी में लिखी है। इस के अतिरिक्त वहां स्पष्ट लिखा है कि यह तागड्य कहते से—

वसिष्टस्यैव हतपुत्रस्यार्षमिति ताण्डकम् ।

(६) शतपथ ६ । ५ । २ । ५ ॥ में लिखा है-

वि न इन्द्र मृघो जिह । मृगो न भीमः कुचरो गिरिष्ठाः, इति वैमृधीभ्यां · · · · ।

मर्थात्—ये दोनों ऋचाएं विमृध्य≔इन्द्र देवता वाली हैं। पहली ऋचा ऋ० १०। १५२। ४॥ है, और दूसरी ऋ० १०। १≖०। २॥ ऋक् सर्वानुकमणी में इन दोनों का देवता इन्द्र है।

(१०) शतपथ ६ । ६ । २ । ६ ॥ में लिखा है-

वैश्वानरो न ऊतये । पृष्ठो दिवि पृष्ठो ऽअग्निः पृथिव्याम् । इति वैश्वानरीभ्यां ...... ।

अर्थात्--ये दोनों ऋचाएं वैश्वानर देवता वाली हैं।

इन में से दूसरी ऋचा ऋ० १।६८। है।

ऋक् सर्वानुकमणी में भी इस का देवता वैश्वानर लिखा है।

ये थोड़े से प्रमाण ऋषि झोर देवता सम्बन्धी यहां दिए गए हैं । इसी प्रकार से सन्त्रों के कुन्द भी चातुकमयीकारों ने ब्राह्मयों से ही लिए हैं । इस से ज्ञात हो जावेगा कि वेदार्थ की सहायक सामग्री का ब्राह्मयों में कितना बाहुल्य है।



# दसवां अध्याय

### ब्राह्मणग्रन्थों का प्रतिपादित विषय

बाह्मयप्रन्थों का प्रधान विषय प्राधिदेविक तस्त्रों का वर्णन करना है । इन प्राधिदेविक तस्त्रों का वर्णन करते हुए कहीं कहीं प्रसङ्गतः आध्यात्मिक तस्त्र भी कहे गए हैं । हां, जहां जहां बाह्मयप्रन्थों में ऐसी भाषा का प्रयोग किया गया है, जिस के दो र अर्थ वनें, वहां आधिदेविक अर्थ के साथ ही साथ ईश्वर आदि का अर्थ भी सङ्गत होता जाता है । इस प्रन्थ के पांचवे अध्याय से यह बात प्रकट हो चुकी है, कि जो आवार्थ उपनिषद् के प्रवक्ता थे, उन्हीं में से अनेक आवार्थ आह्मय के भी प्रवक्ता थे। इस विषय का अधिक प्रमाण यहां दिया जाता है।

शतपथ ११२/४११॥ ११६/३१९॥ २१२।११२१ आदि में याझवल्क्य, श॰ २१२/२१०॥ मैं॰ सं॰ ११४१०॥ में अरुण औपवेशि, श॰ ११३/४१९॥ ४१४/०१॥ में आरुणि, श॰ १/४१३१२॥ में श्वेतकेतु औदालकि, श॰ २१८/२१॥ में [इन्द्रसुम्न] भालुवेय, श॰ २१४१११॥ में कहोड कौषीतिक, श॰ ११९११४॥ में सात्ययज्ञ, श॰ ४१६१९१६॥ में बुडिल आध्वतराश्वि, आदि का बलेख हैं।

ये ही ऋषि अपिषदों में ब्रह्म और आहमा का निरूपण करते हैं। इस लिए यह मानना ब्रानिवार्थ हो जाता है, कि ब्राह्मणों के ब्राधिवैविक सिद्धान्तों के प्रतिपादन करने वाले ब्राचार्य परम ब्राध्यात्मिक तत्त्वों को भी पूरा पूरा जानते थे। जो पाखात्य खोर एतहेशीय लोग यह कहते हैं, कि ब्राह्मणों के ब्राचार्यों को ब्रह्म और आत्मा का झान न था, ब्रह्म का विचार उपनिषदों के काल में ब्रारम्भ हुद्मा, ब्राह्मणों के काल में लोग यह को ही सब कुछ समक्तते थे, इत्यादि, यह सब बातें जन की भूल को ही दिखाती हैं। ऐसे लेखकों ने इन श्रन्थों का ऐतिहासिक दृष्टि से पाठ नहीं किया। यदि किया होता, तो यह बात कोई न लिखता कि ब्राह्मण-काल और था, धीर उपनिषद्-काल खीर।

जिस प्रकार त्राज भी अनेक विषयों का ज्ञाता एक ही प्रन्थकार भिन्न २ विषयों पर लिखता हुन्ना भिन्न २ परिभाषात्रों से अलंक्टत भाषा में पृथक् २ सिद्धान्तों

१ देखो, श॰ ६।४।३।४॥ ६।७।१।२०॥ १०।१।२।३॥ १०।३।३॥ १०।४।२।७॥

का प्रतिपादन करता है, वैसे ही उन प्राचीन खाचार्यों ने भी किया था। ख्राधिदेविक विषयों पर त्तिखते हुए उन्हों ने अपना ध्यान अधिकांश में उन्हों विषयों पर रखा है। ख्रोर ग्राध्यात्मिकतत्त्वों का प्रकाश करते समय वे प्राय: उसी अध्यात्मवाद में ही बन्द रहे हैं। यह है भी उचित ही। एक ख्रनन्य ईश्वरभक्त भी गिणतशास्त्र का अन्य तिखते समय गिणतिशास्त्र का । ऐसी अवस्था में समान-कर्ताचों के होते हुए ब्राह्मय-काल, उपनिषद्-काल ब्रादि की सीमा बान्धना, अपने नितान्त भन्न होने का प्रमाण देना है। ऐतिहासिक सचाईयों से ख्रांखें बन्द करने वाले, केवल भाषा-विज्ञान (philology) के ही प्रेमियों को अपने कल्पित "महा-भाषा-भेद" का कारण कहीं अन्यत्र ढूंडना चाहिए। इस तो समफ्ते हैं कि विषय-भेद और देश-भेद से भी भाषाभेद उत्पन्न हो जाता है। अस्तु।

इस पर भी यह परम सन्तोषजनक है, कि ब्राह्मण-प्रन्थों के उपनिषद् श्रोर श्रारायक भागों को भी जो कि ब्राह्मणों का निजू न्त्रश हैं यदि सबैया प्रथक् रख दिया जावे, तो भी ब्राह्मणों में ऐसी पर्याप्त सामग्री है जिस में परम श्रान्यात्मवाद का स्वच्छ दर्शन हो जाता हैं।

# आत्मा का अस्तित्व और पुनर्जन्म

शतपथ ३ । २ । २ । २३ ॥ में लिखा है-

अध यत्र सुप्त्वा पुनर्नावद्रास्यन्भवति। तद्वाचयति-पुनर्भनः पुनरायुर्मे ऽआगन्पुनः प्राणः पुनरातमा म ऽआगन्पुनश्चश्चः पुनः श्रोत्रं म ऽआगन्त्रिति। [ यज्ञः श्वाश्वा] सर्वे ह वा ऽपते स्वपता ऽपकामन्ति प्राण एव न । तैरेवैततसुप्त्वा पुनः संगच्छते। तस्मादाह—पुनर्भनः…।

मर्थात्—मब जब (यजमान) सो कर पुन: सोने की इच्छा नहीं करता, तब (भध्वयुं) उस से ग्रगला मन्त्र बुलवाता है—

िकर मन, फिर झायु सुक्ते प्राप्त हो । फिर प्राया, फिर आरत्मा सुक्ते प्राप्त हो । फिर चच्चु, फिर श्रोत्र सुक्ते प्राप्त हो । ये सब ही सोते हुए से परे चले जाते हैं, प्राया ही नहीं जाता । उन सब के साथ सोने के पश्चात फिर युक्त हो जाता है ।

यह मन्त्र वस्तुत: पुनर्जन्म का प्रतिपादन करता है । बाझणों के प्रवक्ता यह बावर्यक समक्तते थे कि उन के प्रत्येक कर्म के साथ यथाशक्य कोई मन्त्र विनियुक्त हो जावे, तो बच्छा है । इसी लिए उन्हों ने यजमान के सो कर उठने के पक्षात की किया में इस मन्त्र का भी विनियोग कर दिया। ब्राह्मण मन्त्र समाप्ति के ऋगो स्वयं कहता है कि—"ये सब ही सोते हुए से परे चले जाते हैं, प्राया ही नहीं जाता।" परन्तु मन्त्र में तो यह भी प्रार्थना है कि—"फिर प्राया सुने प्राप्त हो। यद यह प्राया निरन्तर काम कर रहा था, तो इस के पुनः प्राप्त करने की इच्छा निरर्थक है। यह सत्य है कि सोते समय प्रायों के सिवा सब इन्द्रियगया सो जाते हैं। ब्राह्मा भी ब्रावरयायुक्त हो जाता है। यजुर्वेद १४। ४४॥ में कहा है—

# तत्र जागृतो अखप्रजौ सत्रसदौ च देवौ ।

अर्थात्—सब इन्द्रियों के सोने पर प्राण और अपान रूपी दो देव न सोने वाले जागते हैं।

इस लिए मूल मन्त्र का अभिप्राय ऐसी अवस्था से ही है, जब कि प्राथा भी फिर प्राप्त हो । यह अवस्था तो पुनर्जन्म की है । उसी अवस्था में आत्मा पुन: अहंभाव को प्राप्त होता है । इस मन्त्र का विनियोग करने से प्रकट है कि शतपथ रें. आत्मा का अस्तित्व और उस का पुनर्जन्म में आना माना है।

पुनः शतपथ १। ६। ३। ८॥ में कहा है---

आतमा वै मनो हृदयं प्राणः।

अर्थात् - आत्मा ( जीवातमा ही ) मन है श्रीर हृदय प्राया है ।

दश वा ऽइमे पुरुषे प्राणाआत्मैकादशो यस्मिन्नेतं प्राणाः प्रतिष्ठिता एतावान्वे पुरुषः । श० ११ । २ । १ । २ ॥

अर्थात् — मनुष्य में ये दश श्राय हैं, आत्मा ग्यारहवां है। इसी आत्मा में, अर्थात् आत्मा के आश्रय ये प्राय टहरते हैं। इतना ही मनुष्य है।

पगिळिङ्क यहां भी आतमा पद का body शरीर धर्थ करता है। यह उसकी भूत है। श॰ ११:६१३।७॥ में कहा है---

कतमे रुद्रा इति । दशेमे पुरुषे प्राशा आत्मैकादशस्ते यदास्मा-न्मर्त्याच्छ्ररीरादुत्कामन्त्यथ रोदयन्ति ।

भर्थात्—ह्द कीन हैं। दश ये मनुष्य में प्राण हैं, आतमा ग्यारहवां है। वे जब इस मर्त्य शरीर से निकलते हैं, तब रुखाते हैं।

भव यहां स्पष्ट ही कहा गया है कि दश प्राच ऋौर ग्यारहवां आत्मा इस मर्स्थ

शारीर से निकलते हैं। ईश्वर का धन्यवाद है, कि यहां पर एमालिङ्ग आत्मा पद का शारीर मर्थ नहीं करता, प्रत्युत solf (spirit) आत्मा ही अर्थ करता है। इसी प्रकार यदि पूर्व भी वह पच्चपात न करता, तो क्या ही अञ्झा होता। इन प्रमार्थों से आत्मा का अस्तित्व भन्ने प्रकार प्रकट हो जाता है।

हम पहले पृ॰ ११ पर पुनर्जन्म के विषय में संचेपरूप से शतपथ से दो प्रमाण जिख चुके हैं। वे दोनों श्रीर कई श्रन्य प्रमाख श्रव विस्तार से दिए जाते हैं।

स यत्सायमस्तिमते द्वे ऽआहुती जुहोति। तदेताभ्यां पूर्वाभ्यां पद्भचामेतिस्मन्मृत्यौ प्रतितिष्ठत्यथ यत्प्रातरज्ञदिते द्वे ऽआहुती जुहोति तदेताभ्यामपराभ्यां पद्भचामेतिस्मन्मृत्यौ प्रतितिष्ठति स पनमेष उद्यन्नेवादायोदेति तदेवं मृत्युमित मुच्यते सैषाग्निहोत्रे मृत्योरितमुक्तिरित ह वै पुनर्मृत्युं मुच्यते य प्यमेतामग्निहोत्रे मृत्योरितमुक्तिं वेद॥ श०२।३।३।८॥

मर्थात्—वह जब साथं को स्थांस्त होने पर दो त्राहित देता है, तो इन अगल पात्रों से उस सत्यु पर ठहरता है। भीर जब प्रातः स्थोंदय से पूर्व दो भ्राहुति देता है, तो इन पिक्कले पात्रों से उस सत्यु पर ठहरता है। वह (सूर्य) इस (अमिहोनी) को उत्पर लेता हुआ चढ़ता है। ऐसे वह मौत से खूट जाता है। यही अमिहोन में सत्यु से अतिसुक्ति है। वह वार वार की मौत से खूटता है, जो इस अभिहोन में सत्यु से अतिसुक्ति को जानता है।

तदाहुः । किं तद्ग्री क्रियते येन यजमानः पुनर्मृत्युमपजयतीत्व-ग्निर्वा ऽपष देवता भवति यो ऽिम्नं चिनुते ऽमृतमु वा ऽअग्निः । श्रीर्देवाः । श्रियं गच्छति यशो देवा यशो ह भवति य एवं वेद ॥

হাত ইতাহাঞ্চাইখা

भर्यात्—तव कहते हैं, भिर्मचयन में कौन सी ऐसी बात की जाती है, जिस से यजमान वार वार की मौत को जीत खेता है । अभिरूप देवता ही ( तेजोमय दिव्यगुगाक ) वह हो जाता है, जो भिर्म का चयन करता है । भिर्म ( ब्रह्म और उस की विभृति कारण भिर्म ) ही अमृत है । दिव्यगुगा वाले पदार्थ इसकी विभृतियां हैं। वह विभृति वाला हो जाता है। दिव्यगुगा वाले पदार्थ यशरूप हैं। वह यशस्वी हो जाता है, जो ऐसा जानता है। ताक हैतां गोतमो राहूगणः । विदां चकार सा ह जनकं वैदेहं प्रत्युत्ससाद । ताक हाङ्गजिद्राह्मणेष्वित्वयेष । तामु ह याज्ञवल्क्ये विवेद । स होवाच सहस्रं भो याज्ञवल्क्य दक्षो यस्मिन्वयं त्विय मित्रविन्दामेति । विन्दते मित्रक राष्ट्रमस्य भवत्यप पुनर्मृत्यु जबित सर्वमायुरेति य पवं विद्वानेतयेष्ट्या यजते यो वै तदेवं वेद ॥ श० ११ ४ । ३ । २०॥

अर्थात — उस निश्चय ही इस ( मिन्नियन्दा यहा ) को गोतम राहुगण ने जाना था। वह ( मिन्निवन्दा ) विदेह के राजा जनक के पास चली गई। उसने इसे मङ्गे = वेदाङ्गों के जानने वाले ब्राह्मणों में ढूंडा। उसे याज्ञवल्क्य में पाया। वह ( राजा ) बोला हे याज्ञवल्क्य सहस्र ( सुवर्ण मुद्रा ) हम दुम्हें देते हैं, जिस दुम्ममें मिन्निवन्दा को हमने पाया। प्राप्त करता है मिन को, साम्राज्य उसी का होता है, वार वार की मौत को जीत लेता है, सारी आयु अर्थात सौ वर्ष प्राप्त करता है, जो ऐसा जानता हुआ, इस इष्टि से यह करता है, अथवा जो ऐसा जानता है।

तस्य वा ऽपतस्य ब्रह्मयक्षस्य । चत्वारो वषट्कारा यद्वातो वाति बिद्धियोतते यत्स्तनयित यद्वस्फूर्जिति तस्मादेवंविद्वाते वाति विद्योत-माने स्तनयत्यवस्फूर्जस्यधीयीतैव वषट्काराणामच्छम्बङ्कारायाति ह वै पुनर्मृत्युं मुच्यते गच्छति ब्रह्मणः सात्मता १७ । श० ११ । ४।६।६॥

अथित चह जो बहायहा ( नेद का स्वाध्याय ) है, उस के बार वषट्कार हैं । इस जो वायु चलता है, जो बिजली चमकती है, जो गर्जता है, जो कड़कता है। इस लिये, जो यह जानता है ( कि वायु का चलना आदि स्वाध्याय के वषट्कार हैं ) वह वायु के चलने पर, बिजली चमकने पर, गर्जने पर, कड़कने पर, स्वाध्याय अवश्य करे, ताकि उसके वषट्कार नष्ट न हो जावों। वह वार बार की मौत से हुट जाता है, परमात्मा की समीपता को जाता है अर्थात सुक्त हो जाता है।

स षण्मासानुद्रङेति षडावृत्तांस्तस्मात्सत्रियाः षडेवोध्वान्मासो यन्ति षडावृत्तानन्तरेणो ह वा पतमशनाया च पुनर्मृत्युश्चपाशनायां च पुनर्मृत्युं च जयन्ति ये वैषुवमहरूपयन्ति । कौ० । २५ । १ ॥

वह (सूर्थ) इक्क मास उत्तर को जाता है, उत्तरि इक्क उत्तरा। इस लिये यह

करने वाले छ: मास झागे जाते हैं, त्रौर छ: उलटे। इसके विना मूख चौर मनर्मृत्यु है मूख चौर वार वार की मौत को जीतते हैं, जो विषुवन्त दिन की इष्टि करते हैं।

#### ञ्चा० बै० कीथ का कथन

इन प्रमाणों के सम्बन्ध में कीथ महाशय कहते हैं—''नचिकेता इस वर की प्रार्थना करता है, कि उस के पुगयकर्म नष्ट न हो जानें। (तै० बा० ३११९।८१४॥) क्योंकि कहा गया है, कि दिन चौर रात ब्रगले लोक में उस पुरुष के पुगयकर्मों को समाप्त कर देते हैं, जो इष्टिविशेषों को नहीं जानता (तै० ब्रा० ३११०।१११२॥)। इसी लिये यह भय बन जाता है कि ब्रगले लोक में इष्ट ब्रम्चतस्व के स्थान वार वार मृत्यु होगा। इस लिये ब्रमेक कर्म इस से बचाने वाले कहे गये हैं।"

कीथ महाशय का यह अभिप्राय है कि पूर्वोक्त प्रमाणों में जो बार वार की मौत का जीतना लिखा है, वह अगले लोक की बार बार की एत्यु का ही जीतना है। इस लोक की पुनर्जन्म के पश्चात् बार बार की मौत का नहीं। इसमें कीथ ने शतपथ १२।६।११२॥ का प्रमाण भी दिया है—

पितृनेव तन्मर्त्यान्स्सतो ऽमृतयोती दश्वाति मर्त्यान्स्सतो ऽमृतयोनेः प्रजनयस्यप ह वै पितृणां पुनर्मृत्युं जयति ॥……

कीथ का सम्भावित मर्थ---मरणधर्मा होते हुए पितरों को अमृतक्ष्य गर्भ में रखता है, ब्रोर उन मरणधर्मा को अमृतक्ष्य गर्भ से उत्पन्न कराता है। पितरों की बार बार की मौत को जीत खेता है, जो ऐसा जानता है।

यदि स्थूल रहि से देखा जावे, तो कीथ का पूर्वोक्त कथन कुछ ठींक प्रतीत होता है। परन्तु थोड़ा सा भी सूच्म विचार करने पर कीथ की भारी भूल तत्काल सामने मा जाती है। कीथ का दिया हुमा प्रमाण श० १२।६।३॥ की १२वीं किपडिका है। इससे पहले ११वीं किपडिका भी कीय को देखनी चाहिए थी। वह इस प्रकार है—

पश्चनेव तन्मर्त्यान्सतो ऽमृतयोनौ द्धाति मर्त्यान्सतो ऽमृतयोनेः प्रजनयत्यप ह वै पश्चनां पुनर्मृत्युं जयति।

<sup>1</sup> The philosophy of the Veda, pp 672-578.

धन हम कीथ महाशयं से पूक्त हैं कि यदि १२ वीं कियडका से उसने यह धिमाप्राय लिया था कि ब्राह्मवाों में जहां २ वर पुनर्मृत्यु का जीतना वा उस से छूटना लिखा है, तो वह पितरों का अगले लोक में पुनर्मृत्यु से बचना है, तो इस ११ वीं किपिडका से उन्हें यही अभिप्राय लेना चाहिए था कि पुनर्मृत्यु सम्बन्धी प्रकरणों में पशुर्धों की पुनर्मृत्यु का वर्णन है। ऐसा उन्हों ने नहीं किया। इससे प्रतीत होता है कि या तो उन्होंने इन सारी किपिडकाओं को देखा नहीं, और यदि देखा है, तो इस ११ वीं किपिडका को अपने पत्त में आपित्तजनक जान उसे जानते बूकते कोड़ दिया है।

हमारे विचार में इन दोनों किंग्डिकाओं में पशु और पितर शब्द अपने साधारण अर्थों को नहीं देते। हां यदि कीथ ऐसा मानता है, तो उसे पशुओं का भी पुनर्जन्म मानना पड़ेगा। सम्भव है, यहां पशु का अर्थ प्राण और पितर का अर्थ भरत हो। पर यथार्थ अर्थ अभी हम निश्चित नहीं कर सके।

ब्राह्मयाप्रनथ क्यों पुनर्जन्म को न मानें, जब कि वेद स्वयं इस सिद्धान्त का पोषक है। इस प्रनथ में इम वेदों से पुनर्जन्म के ब्रानेक प्रमाण नहीं देंगे। यह विषय प्रथम भाग में ही लिखा जायगा। यहां तो यजुर्वेद से केवल एक प्रसिद्ध मन्त्र देकर ही हम सन्तुष्ट रहेंगे।

त्रमुर्व्या नाम ते छोका अन्धेन तमसावृताः। तांस्ते प्रेत्यापि गच्छन्ति ये के चात्महनो जनाः॥ य०। ४०।३॥

तास्त भेरयापि गच्छोन्त ये के चात्महनो जनाः॥ य०। ४०।३। मैत्रायणी संहिता में लिखा है—

असु३यों वा एता यदोषधयः ॥ १ । ६ । ३ ॥

इस प्रमाण से मन्त्र का यह मर्थ बनता है—स्त्रन्धकार और तमोगुण से स्त्रावृत भ्रोपिब समृह में वह मर कर जन्म लेते हैं, जो स्नात्मचाती होते हैं।

इससे पूर्णतया स्पष्ट हो जाता है, कि वेद में भी पुनर्जन्म की वैसे ही माना है, जैसा कि ब्राह्मणों श्रोर उपनिषदों में, श्रोर जैसा आज तक आर्य लोग मानते चले आ रहे हैं।

स मृत्युरेंवानव्रवीत् । इत्थमेव सर्वे मनुष्या अमृता भविष्यन्त्यथ को मद्यं भागो भविष्यतीति ते होचुर्नातो परः कश्चन सहशरीरेणामृतो ऽसयदेंव त्वमेतं भागकु हरासा ऽअथ व्यावृत्य शरीरेणामृतो ऽसद्यो ऽमृतो ऽसद्विद्यया वा कर्मणा वेति यद्वै तद्व्वविष्यया वा कमणी वेत्येषा हैव सा विद्या यद्भिरेतदु हैव तत्कर्म यद्भिः॥ श०१०।४।३।९॥

( जब सिष्ट बन रही थी, तब परमाखुद्यों के यथार्थ योग से कारण ग्रामि ग्रादि दिव्य पदार्थ मनर हो गए। ग्राथीत प्रलय काल तक ऐसे ही रहेंगे। यह जो भिन्नचयन है, इस के द्वारा यज्ञकर्ता सिष्ट बनते समय के उस वास्तिविक ज्ञानको प्राप्त करता है, ग्रीर ग्राव भी सिष्ट स्थिर रहने के जो नियम हैं, उन्हें जानता हैं, ग्रीर ग्राकाश मगडल में जो कोई तृटि वायु ग्रादि में हो जाती है, उसे दूर करता है। उस के फल स्वरूप वह ग्रामश्रव को प्राप्त करता है। इस भाव को ग्रालकारूष्ट्य से बाह्मण कहता है-

धर्यात-मृत्यु देवों को बोला । इसी प्रकार ( अभि चयन करके ) मनुष्य अमृत हो जाएंगे । ( मृत्यु ने पूछा ) और क्या मेरा माग होगा । वे ( देवगण ) बोले, ( अन क्योंकि स्रष्टि बन गई है और हमारा अमर होना हमारे रारीर का धारण करना, अर्थात परमाखुओं का यथार्थ योग ही था, परन्तु ) अन्न से लेकर कोई प्रारीर सहित अमर न होगा । ( अन सब प्रारीर कार्थ-प्रारीर होंगे, इस लिये उन शरीरों का नाश अवश्य होगा ) जब तू उस अपने भाग ( शरीर ) को हर लेगा, तन उस शरीर से पृथक् होकर अमर होगा । जो अमर होगा वह विद्या से वा कर्म से ( अमर होगा ) जो वे ( देवगण ) बोले कि विद्या से वा कर्म से, तो नह यही विद्या है जो अभि-(चयन) है, और नह यही ( अष्टतम ) कर्म है, जो अभि ( चयन ) है ।

ते य ऽएवमेति द्विदुः । ये वैतत्कर्म कुर्वते मृत्वा पुनः सम्भवन्ति ते सम्भवन्त एवामृतत्वमभिसम्भवन्त्यथ य ऽएवं न विदुर्ये वैतत्कर्म न कुर्वते मृत्वा पुनः सम्भवन्ति त ऽएतस्यैवाशं पुनः पुनर्भवन्ति ॥

श्०१०।४।३।१०॥

म्रार्थात्—वे जो इस को ऐसा जानते हैं, अथवा वे जो यह कर्म करते हैं, मर कर फिर उत्पन्न होते हैं। ग्रीर वे उत्पन्न होते हुए ही जीवन मुक्तों के रूप में उत्पन्न होते हैं, (जहां से सीधे मुक्त हो जाते हैं।) ग्रीर जो ऐसा नहीं जानते ग्रीर जो यह काम नहीं करते, मर कर फिर साधारग्रारूप में ही उत्पन्न होते हैं। वे इसी (मृत्यु) का मन्न वार वार बनते है, अर्थात् पुनर्जन्म के चक्कर मे पड़े रहते हैं।

#### अमर आत्मा

पूर्वोक्त कियडकों में यह भाव स्पष्ट पाया जाता है कि शरीर से भिन्न कोई पदार्थ

हे, जो शारीर छोड़कर ममस्तव को प्राप्त होता है। ऋौर वही पदार्थ दूसरी मनस्थाओं में बार बार जन्म सरण के बन्धन में फंसता है। यह पदार्थ जीवात्मा है। यह जीवात्मा ममर है।

कीथ ने इन किंग्डिकाओं का भी दूसरा ही भाव जाना है। वह भाव असंगत सा है। इस लिये इस पर विचार नहीं किया गया।

इतना तो सत्य है कि बाह्यणों में कई स्थानों पर यह के फल में अगले लोक में शुभ शरीर का मिलना लिखा है। जैसे—

स ह सर्वतन्त्रेय यजमानो ऽमुष्मिंहोके सम्भवति॥ श० ४।६।१।१॥ प्रयात--निध्य ही वह यजमान सम्पूर्ण शुम शरीर सहित उस अगते लोक में उत्पन्न होता है।

परन्तु इस का यह आभिप्राय नहीं है, कि सब प्राया मर कर उसी लोक को जाते हैं। अनेक प्राया पुनः इसी लोक में भी उत्पन होते हैं, और उन में स कई एक के सम्बन्ध में पूर्वोक प्रमाय हैं।

अब हम ब्राह्मणों से आत्मा के अस्तित्व और पुनर्जन्म के विषय के पर्यास प्रमाण दे चुके हैं। ये प्रमाण अधिकांश में शतपथ से ही दिए गए हैं। शतपथ का प्रवक्ता याज्ञवलक्य यथि प्रवीण याज्ञिक और आधिदैविक तत्वों का परम पंडित था, पर इनसे भी कहीं अधिक वह आत्मतत्त्व का ज्ञाता था, वह ब्रह्मनिष्ठ था। आधि-दैविक ज्ञान से वह ब्रह्मगढ़ का अधिक प्यारा था। इसी लिये वह संन्यासी बना, और इसी लिये उसके ब्राह्मण में उसके प्रिय विषयकी मलक जगह र पाई जाती है।

# . प्रजापति=पुरुष**=**ब्रह्म

ब्राह्मणों में ब्रात्मा के वर्धान का संचीप से उल्लेख कर विशा गया है, ब्रब आतमा के भी अन्तरात्मा, परमात्मा के विषय में ब्राह्मण क्या कहते हैं, यह लिखा जाता है। वैदिक धर्म आत्तरात्मा, परमात्मा के विषय में ब्राह्मण क्या कहते हैं, यह लिखा जाता है। वैदिक धर्म आत्मा ही न करते थे। परमात्मा का निज नाम ओम् है। इस नाम की उन्हों ने इतनी महिमा गाई है, कि यहाँ में जहां मौन रहना पड़ता है, वहां किसी प्रश्न के उत्तर में ओम् कह कर अपनी स्वीकारी जताने की प्रथा चलाई है। इसी छोम से सब व्याहृतियां और उन से सब वेदों का प्रकट होना लिखा है। इस लिए इस तत्त्व का वर्धन करना भी ब्रत्यावश्यक है।

<sup>1</sup> The Philosophy of the Veda, p. 573.

ब्राह्मणों में साचात ब्रह्मवाद के कहने वाले द्यनेक मन्त्र भिन्न २ कर्मी में विनियुक्त किए गए हैं। अर्थ उन का चाहे ऋौर पदार्थों में भी घटे, पर ब्रह्मपरक तो है ही। श. व. व. १ ६ । व. । ९ ॥ में कहा है—

अग्ने नय सुपथा राये ऽस्मान् ..... । यज्जु० ४० । १७ ॥

मर्थात्—हे प्रकाशस्वरूप परमात्मन् हमें भले मार्ग से मुक्ति के ऐश्वर्थ के लिए ले चल ।

ग्रत: इस मन्त्र के इस प्रकरण में श्रा जाने से यह निश्चित है कि ब्राक्षणों वाले ब्रह्मग्रद के मन्त्रों का भी विनियोग अपने २ कर्मी में कर लेते थे। अब देखो, ब्राह्मण प्रजापति नाम से ब्रह्म का ही कथन करता है—

मर्थात.—माठ वसु, ग्यारह स्त्र, बारह भ्रादित्य, यह ही दोनों द्यो स्रोर पृथिवी तेंतीसवें हैं । तेंतीस ही देव हैं । प्रजापित चौतीसवां है । तो इस ( यजमान ) को प्रजापित का ( जानने वाला ) बनाता हैं । यही वह है जो अमृत है, स्रोर जो ममृत है, वही यह है । जो मरणवर्मा है, वह भी प्रजापित ( का ही काम ) है । सब इन्द्र प्रजापित है । तो इस (यजमान) को प्रजापित (का जानने वाला) बनाता है ।

इसी भाव का विस्तार रा० १११६११८–१०॥ और रा० १४१६१६१२–१०॥ में है। इन दोनों स्थलों में प्रजापित यह का वाची है। परन्तु इस अर्थ में यह ३३ देवों के अन्तर्गत है। १४वां देव ब्रह्म=परमात्मा है। वही २४वां देव पूर्वोक्त प्रमाण में प्रजापित है। तां० ब्रा० १०१९१३॥ में भी कहा है—

प्रजापतिश्चतुस्तिक्षिता देवतानाम् । वर्षात्—देवतात्रों का प्रजापति नौतीसवां है । तै॰ वा॰ १।८।०।१॥ में भी कहा है— वयस्त्रिक्षक्षात्रे देवताः । प्रजापतिश्चतुस्तिक्षक्षाः । वर्षात्—तेतीस देवता हैं । प्रजापति चौतीसवां है । फिर एक स्थल में प्रजापति श्रीर पुरुष दोनों शब्द पर्यायरूप से आए हैं श्रीर ब्रह्म अर्थात परमात्मा के वाचक हैं—

सो ऽयं पुरुवः प्रजापितरकामयत । भूयान्तस्यां प्रजायेयेति सो ऽश्राम्यत्स तपो ऽतप्यत स श्रान्तस्तेपानो ब्रह्मैव प्रथममस्जत त्रयीमेव-विद्यापुर सैवास्मै प्रतिष्ठाभवत्तस्मादाहुर्ब्रह्मास्य सर्वस्य प्रतिष्ठेति ।

श्०६।१।१।=॥

श्चर्यात्—वह जो यह (पूर्य) पुरुष प्रजापित है, उस ने कामना की । मैं बहुत श्चर्यात् महिमा वाला हो जाऊं, प्रजा वाला होऊं। उस ने (जगत् के परमाणुओं को किया देने का) श्रम किया, उस ने (ज्ञानरूप) तप तपा । उस के थकने पर (क्रिया का चकर चल पड़ने पर) और (ज्ञानरूप) तप होने पर ब्रह्म≔वेद को उस ने सब से पहले उत्पन किया, इसी त्रयी विद्या को । वही उस की प्रतिष्ठा है (श्वर्यात् आधार है। व्याहतियों और वेदमन्त्रों पर से सारा संसार फिर बना)। इसी खिए कहते हैं वेद इस सारे संसार का आधार है।

इसी प्रकार फिर प्रजापित नाम से परमात्मा का वर्धन है—
प्रजापितर्वा ऽइद्मग्न ऽआसीत्। एक एव सो ऽकामयत।शः ६।१।३।१॥
ग्रथीत्—प्रजापित परमात्मा ही इस (विकृतिरूप संसार बनने से ) पहले था।
एक ही (वह था)। उस ने कामना की।

श • ७।४।१।१६-२०॥ में इसी प्रजापति परमात्मा को मन्त्र की व्याख्या करते हुए हिरण्यगर्भ नाम से स्मरण किया है।

फिर श्रान्यत्र भी शतपथ में कहा है-

प्रजापितर्ह वा ऽदमग्र ऽएक एवास । स पेक्षत । राशश्री। श्रथीत्--प्रजापित परमात्मा ही इस ( जगत् बनने से पहले एक ही था। उस ने ( प्रकृति में ) ईन्नण किया।

न वे प्रजापित सवनैराष्तुमहैत्येकधैवैनमाप्नोति नर्चमन्वाह न यजु-वेदित न वे प्रजापितं वाचाष्तुमहैति मनसैवैनमाप्नोति।का० सं०२९१६॥

प्रथित—प्रजापति=परमात्मा को सवनों से प्राप्त नहीं कर सकता। एक ही प्रकार से इसे प्राप्त करता है। ऋचा को नहीं कहता, यज्ज भी नहीं बोलता। प्रजापति को वायी से भी प्राप्त नहीं कर सकता। मन से ही उसे प्राप्त करता है। यह निस्सन्देह परमात्मा का वर्धान ही है। क्योंकि उपनिषदों में भी ऐसा ही लिखा है —

मनसैवेदमाप्तब्यम् । कठ० उप० ४ । ११॥

ग्रर्थात्—मन से ही यह ( ब्रह्म ) प्राप्त करना चाहिये

मनसैवानुद्रष्टव्यम् । बृ० उप० ४ । ११ ॥

अर्थात्-मन से ही ( उस ब्रह्म को ) देखना चाहिये।

प्रजापतिर्वा ऽअमृतः । श० ६ । ३ । १ । १७ ॥

त्रर्थात्-पग्मात्मा अमृत, अजन्मा, अनादि अनन्त है।

इसी प्रजापित परमात्मा की स्ची हुई यह विविध प्रकार की स्टष्टि है। इस में तीन प्रकार के लोक हैं। उन का वर्धन भी ब्राह्मणों में खाता है।

#### तीन छोक

त्रयो वा ८६मे लोकाः। १०१। २ । ४। २०॥

श्रर्थात्-तीन ही ये लोक हैं।

त्रय इमे लोकाः। का० सं० ३१। ६॥ तस्मातः ......त्रयो लोका असुज्यन्त पृथिव्यन्तरिक्षं द्यौः।

श्रापाट। १॥

मर्थात — उस प्रजापति परमात्मा ने ''तीन लोकों को उत्पन्न किया। पृथिवी, म्न-तरिच श्रीर गुलोक।

इन्हीं तीन लोकों में प्रजापित की सब प्रकार की सृष्टि चल रही है । ये तीन लोक हमारी दृष्टि से ही कहे गये हैं । वैसे तो लोक तीन प्रकार के हैं त्रीर प्रमेक हैं। किसी प्राचीन ब्राह्मण का पाठ आपस्तम्ब धर्मसूत्र २१४/७१९६॥ में दिया है—

एकरात्रं चेदतिथीन्वासयेत्पार्थिवाँछोकानभिजयति द्वितीययान्त-रिक्ष्याँस्तृतीयया दिव्याँश्चतुर्थ्या परावतो छोकानपरिमिताभिरपरि-मिताँछोकानभिजयतीति विज्ञायते।

ग्नर्थात्—यदि एक रात श्रतिथियों को वास देता है, तो पार्थिव लोकों को जीतता है। दूसरी (रात वास देने सं) अन्तरिच में होने वाले लोकों को, तीसरी से दिन्य लोकों को, चौथी से उनसे भी परे जो लोक हैं, श्रीर अपरिमितों से भपरिमित लोकों को जीतता है, ऐसा ब्राह्मण से झात होता है। नित्य जीवात्मा अपने अपने कमें के अनुसार इन में से भिन र लोकों में जन्म लेता है। मनुष्य शरीर सब से श्रेष्ठ शरीर माना गया है। उस मनुष्य को इस पृथिवी पर जिस प्रकार से परम सुल मिले, उस का विधान ब्राह्मणश्रन्य करते हैं। आज भी पश्चिम में लौकिक विधा ने बहुत उन्नति की है। परन्तु उस सारी उन्नति में सुल की माना यद्यपि अधिक तो की गई है, पर जो कर्मजन्य दुःख आते हैं, उनसे निपटारे का कोई उपाय नहीं सोचा गया। पश्चिम वाले ऐसा कर भी नहीं सकते थे। अमर आत्मा में उन का विश्वास नहीं है। इस लिए प्रवाहरूप में कमों के सिद्धान्त को उन्हों ने नहीं जाना। बाह्मण का पहला उपदेश है कि मनुष्य सो वर्ष तक जीव, इस से अधिक भी जीवे और सुखी जीवे।

#### मानव आयु

शतायुर्वे पुरुषः। कौ० ब्रा॰ ११। ७॥

मर्थात्— मनुष्य का मायु सो वर्षका हैं। स्रोर शतपथ १।६।३।१६॥ में तो कहा है—

अपि हि भूयापिस राताद्वर्षेम्यः पुरुषो जीवति । वर्शत—सौ वर्ष से भी बहुत मधिक पुरुष जीता है ।

पूर्ण आयु भोगने के उपाय

ं पूरी ब्रायु भोगने के जो उपाय ब्राइनयों में कहे गये हैं, उन में से कतिपथ द्यागे दिए जाते हैं।

मर्त्याः पितराः पुरा हायुषो म्नियते यो ऽनुदिते मन्थत्यपहतपा-प्मानो देवा अप पाप्मानक्ष हते ऽमृता देवा नामृतत्वस्याशास्ति सर्वमायुरेति ॥ श्राव २।१।४॥६॥

अर्थात—रात्रियां≔िपतर मरवाधर्मा हैं। (पूरी) आयु से पहले मर जाता हैं, जो स्योंदय से पहले अभिनन्थन करता है। दिनों≔देवों ने अपने अन्दर से (सूर्य द्वारा) पाप का नाश कर दिया है, (जो सुर्योदय के पश्चात् अभिनन्थन करता है) वह पाप का नाश करता है। दिन अस्त हैं। (सुर्योदय के पश्चात् अभिनन्थन करने

१ पतन्ने मनुष्यस्यामृतत्व<sup>95</sup> यत्सर्वमायुरेति । मे॰ सं० शशश॥ ब्रथीत्—यही मनुष्य का बमृतपन है, जो सारी ब्रायु प्राप्त करता है ।

बाले को यदापि ) अमृत की आशा नहीं है, (पर नह ) पूरी आयु को प्राप्त करता है ।

नैव देवा अतिकामिन्त । न पितरो न परावो मनुष्या पवैके ऽतिकामिन्त तस्माद्यो मनुष्याणां मेद्यत्यग्रुभे मेद्यति । विद्वर्छिति हि न ह्यनाय चन भवत्यनृति हि कृत्वा मेद्यति । तस्मादु सायंप्रातराह्येव स्यात्स यो हैवं विद्वान्त्सायंप्रातराशी भवति सर्वे १९ हैवायुरेति ।

श्०२।४।२।६॥

श्चर्यात्—श्रामि, वायु, रिस्मयां, दिन श्चादि देव (प्रजापति परमात्मा के बनाए नियमों का ) स्रतिक्रमण नहीं करते, श्चरु, रात्री श्चादि पितर भी (ऐसा ) नहीं (करते ) न ही परा । मनुष्य ही एक उछड़्चन करते हैं । इस लिए मनुष्यों में जो मांस बढ़ाता है ( बहुत मोटा हो जाता है ), लड़खड़ाता है, चलने थोग्य नहीं रहता । भनृत कर के ( श्चनेक वार खा कर ) वह मोटा होता है । इस लिए सार्य प्रातः (दो काल) खाने वाला ही होवे, इस प्रकार जो विद्वान सार्य प्रातः खाने वाला होता है, सारी ही ( सौ वर्ष की ) आयु प्राप्त करता है ।

इस का यह अभिप्राय है कि स्वस्थ पुरुष को साय प्रातः दो काल ही खाना चाहिए। इतना मोटापन शरीर में बढ़ने नहीं देना चाहिए, जिस से चलना, दौड़न श्रादि भी कठिन हो जाए।

आयुषे कमग्निहोत्रं हूयते । सर्वमायुरेति य एवध्धे वेद । मै० सं• १ । **६** । ५ ॥

मर्थात — म्रायु के लिए ही मिनिहोत्र की च्राहुतियां दी जाती हैं। सारी म्रायु प्राप्त करता है, जो ऐसा जानता है।

यो ह वै देवानामायुष्मतश्चायुष्कृतश्च वेद सर्वमायुरेति । न पुरायुषः प्रमीयते । मै० सं० २१३।५॥

ग्रथीत — निश्चय ही जो श्राप्ति, वायु ग्रादि देवों को श्रायु वाला श्रोर श्रायु देने वाला जानता है, सारी श्रायु को प्राप्त होता है। पूरी श्रायु से पहले नहीं मरता। इससे श्रामे कहा है—

पते वै देवा आयुष्मन्तश्चायुष्कृतश्च यदिमे प्राणाः।

अर्थात—यही देवता आयुवाले ग्रीर आयु देने वाले हैं, जो ये प्राय हैं। इसका अभिप्राय यही है कि पुरुष प्रायायाम आदि करके भी अपने आयु को बढ़ावे।

अर्थात — बुढ़ापा देवों का हितकारी त्रायु है, उतने ही वर्ष जीता है। जा त्रायु से भीर वीर्य से वह नष्ट होता है, जो स्राप्त को बुक्ताता है। सौ वर्षकी स्रायु दाला पुरुष है, श्रीर सौ प्रकार के वल वाला, स्रायु, बल हिस्पय (एक ही हैं।) जो सुवर्षों सौ मान वाला (सौ सुवर्ष सुद्रा) देता है, ब्रायु और बल ही युन: प्राप्त करता है।

पूर्णं गृह्णीयाद्यं कामयेत सर्वमायुरियादिति पूर्णमेवास्मा श्रायु-गृह्णाति सर्वमायुरेति । का० सं० १८ । १॥

अर्थात्—पूर्ण प्रहण करे, जिस की इच्छा करे, सारी आयु प्राप्त करे, पूर्ण ही इस के लिए आयु प्रहण करता है, सारी आयु प्राप्त करता है।

हिरण्यमभिन्यनित्यायुर्वे हिरण्यमायुषैवात्मनमभिधिनोति । का० सं• २६ । ६ ॥

श्रयति,—सुवर्ण पर श्वास फेंकता है। आयु ही सोना है। आयु से ही अपने आपको तृप्त करता है।

वैदिक प्रन्थों में सुवर्ध ग्रौर ग्रायुका बड़ा सम्बन्ध माना गया है। सोने का दान, सोने का शरीर से स्पर्श यह बहुत कल्यायकारी माने गए है। ग्रर्थववेद ११३ ४।२॥ में भी लिखा है—

यो विभर्ति दाक्षायणं हिरण्यं स जीवेषु ऋणुते दीर्घमायुः।

भ्रथीत्—जो सोना धारण करता है, वह प्राणियों में भ्रपना भ्रायु लस्बा करता है।

यं कामयेदामयाविनं जीवेदित तं व्यादायाभिव्यन्यादमृतेनेवेनम-भिव्यनिति जीवित सर्वेमायुरेति न पुरायुषः प्रमीयते। का ब्सं० ३७।१०॥ मर्थात्—जिस रोगी को चाहे, कि यह जीता रहे, उसका मुख खोलकर उस पर श्वास फेंके। अमृत से ही उस पर श्वासं फेंकता है। वह (रोगी) जीता रहता है। सारी आयु प्राप्त करता है। नहीं आयु से पहले मरता। १

इन प्रमाणों से निश्चित हाता है, कि ब्राह्मण प्रन्थों के आवार्य मानव आयु का सौ वर्ष स्रोर उस से भी अधिक होना बड़ा आवश्यक समफते थे। र

# सुखी गृहस्थ

बाइत्या प्रन्थों का प्रधान अभिप्राय यह है, कि इन सी वर्षों में मनुष्य अत्यन्त सुख से रहे। बाइत्यों में बद्धन्य काल का वर्षान है तो सही, पर बहुत थोड़ा। वि उस काल का अधिक वर्षान करना बाइत्यों का प्रसङ्ग नहीं। बाइत्या आधिदेविक तत्त्वों को बताते हैं। इन आधिदेविक तत्त्वों का ही नमूना मात्र बाइत्यों में वर्षान किए गए यह हैं। ये यह गृहस्थ के ही धर्म हैं। इस लिए गृहस्थ का जैसा सुन्द्रस्थ को सो उपलब्ध होता है, वैसा अन्यत्र नहीं। बाइत्या कहते हैं कि वैदिक गृहस्थ को सो वर्ष और उस से अधिक पूर्या खुख से जीना चाहिए। इस सुख में यदि पूर्वजन्मों के कर्म बाधा डालं, तो उन्हें यहस्थी अनेक प्रायक्षितों से हम दूर कर सकते हैं। इस प्रकार किसी याज्ञिक को रोगी नहीं होना चाहिए। याज्ञिक को ही नहीं, प्रत्युत एक याज्ञिक अपने यह के प्रभाव से सारे देश में से रोग दूर कर सकता है। बाइत्य कहते हैं—

# ऋतुसन्धिषु हि व्याधिर्जायते । कौ० ५ । १॥

- १ तुलना करो, ते० सं० ६।६।१०।३७॥ श० ४।६।१।६॥
- र च्रायु सम्बन्धी शेष प्रमाणों के लिये देखी, ते॰ सं• शशाणाश्वर# काठक सं• १०१४॥ स॰ श्राशाश्वरः॥ ६।७।४।२॥ मै॰ सं• शशाशाहा६।६॥
- भ्रापस्तम्बधमेसुत्र १।१।१।११॥ में ब्रह्मचारी के उपनयन सम्बन्ध का एक ब्राह्मण वाक्य मिलता है—

तमसो वा एष तमः प्रविशति यमविद्वानुपनयते यश्चाविद्वा-निति हि ब्राह्मणम् ॥

श० ११।४।१८॥ में कहा है--

# तदाहुः। न ब्रह्मचारी सन्मध्वश्रीयात्।

ऋौर देखो आपस्तम्ब धर्मसूत्र १।१।३।२६॥ में ब्राह्मणपाठ । तथा गो॰ पु०२।२॥ श॰ ११।३१३।७॥ ऋतुसन्धिषु वै व्याधिर्जायते । गो० उ० १ । १६ ॥

अर्थात-दो ऋतुत्रों के सन्धिकाल में ही व्याधि=रोग उत्पन्न होता है।

इस रोग की उत्पत्ति को यज्ञ में त्र्रोषधिविशेष के प्रयोग करने से एक याजिक रोक सकता है। ब्राह्मण कहता है---

यदपामार्गहोमो भवति रक्षसामपहत्यै । तै० १।७।१।८॥

मर्थात-यह जो मपामार्ग=पठकाडा से होम करना है. यह राचसों=रोग के कीटाग्रभों को मारने के लिए है।

इन रोगों को फैलाने वाले राचसों के नाशक निम्नलिखित पदार्थ ब्राह्मणों में क्के गए हैं---

अग्रिहि रक्षसामपहन्ता। श॰ १।२।१।६॥

मर्थात-यह मिन ही कीटाए हो का मारने वाला है।

अग्नेर्वा ऽपतद्वेतो यद्धिरण्यं नाष्टाणाभु रक्षसामपहत्ये। श्र १४।१।३।२९॥

मर्थात्-माम का ही यह सार है, जो सुवर्ष है, (यह सुवर्ष) नाशक कीटा एउंचों के हनन के लिए है।

सर्यो हि नाष्टाणार्थे रक्षसामपहन्ता। श० १।३।४।=॥

मर्थात्-सूर्य का तेज ही नाशक कीटाणुष्ट्रों का मारने वाला है।

ते (देवाः) एतथ्रं रक्षोहणं वनस्पतिमपश्यन् कार्ध्यमर्थम् ।

श्रु । १।३७॥

मर्थात्—उन्होंने कार्ष्यमर्थ्य नाम की वनस्पति को जो कीटाग्राम्रों को मारने वाली है, देखा।

ब्राह्मणो हि रक्षसामपहन्ता । रा॰ १।१।४।६॥

द्मर्थात्-वेदवत्ता विदान् ही कीटाणुद्यों का नाराक है।

साम हि नाष्ट्राणाॐ रक्षसामपहन्ता । २१० ४।४।५।६॥

अर्थात्—साममन्त्रों के पाठ से उत्पन्न हुआ २ स्वर नाशक कीटाग्रुम्रों के मारने वाला है।

आपो वै रक्षोघीः। तै० ब्रा० ३। २।३। १२॥

मर्थात्-जल ही राचास नाशक है।

इन प्रमाणों से झात होता है कि अग्नि, सोना, सुर्थ, अपामार्थ या पुठकराड़ा, कार्प्यमये, वेदवेता विद्वान, साममन्त्रों की स्वरं ख्रोर जल, ये सब रोग के कीटा सुख्रों के नाशक हैं। याज भी संसार में यही पदार्थ हैं, जिन से कीटा सुख्रों का नाश किया जाता है। ये कीटा सुरों को उत्पन्न करके मनुष्य का आयु कम करते हैं। इसी लिए मानव आयु को बढ़ाने के अपाय बताने के विचार से बाह्य मों ने पूर्वोक्त वर्धन किया है। प्राचीन आर्थ जो कानों में शुभ सुवर्ध कुराइल धारण करते थे, तो उस का अभिप्राय भी रोगों को दूर रख कर दीर्थ जीवन की प्राप्ति करना ही था। एक याहिक इन सब उपायों से अपने और अपने देश के रोगों को दूर करता है। बाह्य प्रज्य जब मनुष्य का आयु ही सो वर्ष का बताते हैं, तो इस का अभिप्राय यह भी है, कि कोई मनुष्य का बैंस सुन्दर हरय है। जिस घर में पिता के जीते जी उस का अही, गृहस्थ का कैसा सुन्दर हरय है। जिस घर में पिता के जीते जी उस का कोई सन्तान न मरे, वह वर कितना सुख्य पूर्ण घर हो सकता है। इतना ही नहीं, बाह्य यह भी कहता है, की प्रत्येक गृहस्थ के घर में पुत्र ज्ञ ज्ञ वर्ष होना चाहिए।

# नापुत्रस्य लोको ऽस्ति । पे० ब्रा० ७ । १३ ॥

श्रर्थात्-पुत्रहीन का संसार में कल्याण नहीं।

इन्हीं पुत्रों के ब्राश्रय पर बृद्धावस्था में पिता जीते हैं । शतपथ १२।२।३।४॥ में कहा है—

# तस्मादुत्तरवयसे पुत्रान्पितोपजीवति ।

अर्थात् - वृद्धावस्था में पुत्रों के झाश्रय पर पिता जीता है।

जिस व्यक्ति के हां पुराने जन्मों के कर्म के फलानुसार पुत्र नहीं होता, उस के लिए पुत्रेष्टि का करना लिखा है। इस इष्टि द्वारा कार्यकर्ता प्रायश्वित्त करता है ज्योर पुराने जन्मों के कर्म के फल को इस प्रायश्वित्त से निवृत्त करता है।

पुत्र त्रादि सन्तान जिस प्रकार से योग्य बन सकते हैं, उस का अत्यन्त सुन्दर, पर संचिप्त वर्णन ब्राह्मणों में पाया जाता है । श॰ १०।४।२।६॥ में एक विवित्र बात कही गई है। इस की परीचा होनी खाहिए।

र प्रजाकामो देविकाभियंजेत । ...विन्दते पुत्रम् १ का०सं० १२।८॥ ग्रुर्थात्-प्रजा की कामना वाला देविका से यह करे ।... पुत्र को प्राप्त करता है। तस्माजायाया अन्ते नाश्चीयाद्वीर्यवान्हास्माजायते वीर्यवन्तमु ह सा जनयति यस्या अन्ते नाश्चाति ।

अर्थात — इस लिए अपनी स्त्री के समीप न खावे, बड़ा बलवान पुत्र ही उस से उत्पन्न होता है। वलवान को ही वह जन्म देती है, जिस के समीप पित भोजन नहीं करता।

स्त्री भी पुरुष के समीप भोजन न करे, ऐसा भाव भी खन्यत्र मिलता है— तस्मादिमा मानुष्य स्त्रियस्तिर इवैव पुशुस्तो जिघरसन्ति । श० १ । २ । १२ ॥

अध्यति—इस लिए मतुष्यों की खियां, पुरुषों से परे ही खाती हैं। हमारे इस देशों यह बात अभी अभी तक चली आ रही थी। इस अधिनिक सभ्यता के सम्पर्क से ही इस का लोप होना आरम्भ हो रहा है।

संस्कार, जिन का ग्रह्मसूत्रों में बड़ा विस्तार है, वेदमन्त्रों के आधार पर पहले बाह्मचों में ही कहे गए हैं । श॰ ६।९।३।६॥ में कहा है—

तस्मात्पुत्रस्य जातस्य नाम कुर्यात् । ग्रथात्—इस लिए जन्मे हुए पुत्र का नाम रखे ।

# गृहस्थ में स्त्री का स्थान

हम कह चुके हैं, कि आधिदेविक तस्वों का वर्णन करते हुए ब्राह्मणप्रन्थ यझों का ही आधिकांश में कथन करते हैं । यझों का करना गृहस्थों का ही काम है । गृहस्थाश्रम खी पुरुष दोनों के मेल से चलता है । इस लिए पुखी गृहस्थ के लिए कैसी देवियां होनी चाहिएं, खियों का क्या अधिकार है, इत्यादि विषयों पर जो कुछ ब्राह्मणों में मिलता है, उस का अब वर्णन किया जाता है।

एवमिव हि योषां प्रशाकुसन्ति पृथुश्रोणिर्विमृष्टान्तराकुसा मध्ये संत्राह्यति । श्र॰ १ । २ । ५ । १६ ॥

च्चर्यात.—इसी स्रत वाली स्त्री की प्रशंसा करते हैं। स्थ्लाप्र जयना, कन्धों के बीच में इती का उत्तर का भाग श्रोणी की अपेचा कुक तंग चौर सध्य में (कमर म) सिकड़ी हुई।

# पश्चाद्वरीयसी पृथुश्रोणिरिति वै योषां प्रशाक्तसन्ति ।

श्०३।५।१।११॥

म्पर्थात--पीछे से चौड़े जधन वाली, मोटी श्रोणी वाली स्त्री की प्रशंसा करते हैं।

तस्माद्भृषिणी युवतिः त्रिया मानुका । श० १३।१।९।६॥ अर्थात्—इस लिए रूपवती युवति (मनुष्यों को ) प्यारी होने वाली होती है। एतदु वै योषाँय समृद्ध % रूपं यत सुकपद्दी सुकुरीरा स्वीपशा। श० ६। ५।१।१।।

च्चर्थात्—यही स्त्री का समृद्धरूप है, जो यह सुन्दर लम्बे केशों के जूड़े वाली, सुन्दर माथे वाली, च्रीर सुजवना है।

इन गुर्यो वाली स्त्री से पुरुष विवाह करे। क्योंकि---

अयज्ञो वा एषः । यो ऽपत्नीकः । तै० ब्रा॰ २।२।२।६॥

श्चर्थात्—वह यज्ञ का अधिकारी नहीं है, जो पत्नीहीन है।

अथो अर्द्धो वा एष आत्मनः । यत्पत्नी । तै० ब्रा० ३।३।३।५॥

अर्थात्—यह शरीर का आधा भाग है, जो पत्नी है।

साधारण भाषा में भी स्त्री को अर्थाङ्गी कहते हैं। प्राचीन काल से ही यह भाव आर्यजाति के हृदय में बना चला आता है। आर्थ स्त्रियों का ब्राह्मण काल में बड़ा सम्मान था क्योंकि कहा है—

श्रिया वा पतद्भूपं यत्पत्न्यः । ते० ज्ञा० २।६।४।७॥ मर्थात्—श्री का ही वे पत्नियां रूप हैं ।

ब्राह्मणों में जहां स्त्री को कुछ नीची दृष्टि से देखा गया है, वहां ग्रहस्थ की दृष्टि से नहीं, प्रत्युत ब्रह्मचर्य ग्रादि व्रतों का नियम पालन करने के लिए यह्मविशेषों में ही ऐसा किया गया है। प्रवर्ग्य के वर्णन में शतपथ १४।१।१११॥ कहता है—

अनृत छे स्त्री शुद्धः श्वा छ ज्णः शक्किनिस्तानि न प्रेक्षेत । प्रयोत—स्त्री, शुद्ध, कृता ग्रीर कालापची (कीग्रा) अगृत=भूठ हैं, इन्हें न देखे। मैत्रायणी संहिता ३।६।३॥ में इसी भाव से कहा है—

त्रया व नैर्ऋता ग्रक्षाः स्त्रियः स्वपः।

त्रर्थात्—तीन निर्माति सम्बन्धी हैं, पासे स्त्रियां श्रौर स्वप्न I

खियों की प्रकृति के विषय में ब्राह्मण में एक ऐसी बात कही गई है, जो अभी तक सब संसार में सत्य सिद्ध हो रही है।

तस्माद्य्येतर्हि मोघस<sup>3</sup>छेहिता एव योषा । तस्माद्य एव नृत्यति यो गायति तस्मिन्नेवैता निमिश्ठतमा इव । श**० ३।२।४।६॥** 

ब्रथीत्—इस लिए ब्राज तक भी खियां निर्धिक वातों की खोर जाती हैं। "। ब्रतः जो नाचता है, जो गाता है, उसी को यह तत्काल चाहने वाली बनती हैं। तस्मादायन्हित्रयाः प्रियः। मैं० सं० ३। । ३।।

न्नाथीत—( गाथा को देवों ने गाया न्नारी वेद का गन्धवीं ने उच्चारण किया। वाखी गन्धवीं को होड़ देवों के समीप चली गई। इसी लिये विवाह में गाथा गाते हैं) इस लिये गाता हुआ स्त्री का प्रिय होता है।

यह वात सारे संसार में ही पाई जाती है । साधारण स्त्रियां गाने बजाने में ही श्रपना समय व्यतीत करती हैं श्रोर गाने वालों को प्यार करती हैं !

साधारण ख्रिणों के काम करने के विषय में भी प्राचीन काल का एक दश्य ब्राह्मण उपस्थित करता है—

तद्वा ऽपतत्स्त्रीणां कर्म यदूर्णासूत्रम् । श० १२।७।२।११॥

ग्रर्थात् --- यही खियों का कर्म है, जो ऊन ग्रौर सूत (का कातना ग्रादि)।

क्या पश्चिम और क्या पूर्व में भव भी खियां ऊन और सूत का ही काम करती हैं। यदि भारत में खियां चरखा कातती हैं, तो योहप और भ्रमरीका में वे गुलुबन्द, जुराब, टाई ख्रादि ही बुनती रहती हैं। यदि कोई खी उच विदुषी बनती है, तो बह लाखों, करोड़ों में विरती ही होती है।

कत्या के जन्मने पर प्राचीन लोग प्रसन्न नहीं होते थे । मैत्रायणी संहिता ४ | ६ । ४ || में कहा है-

# तस्मात्स्त्रियं जातां परास्यन्ति न पुमाश्रसम्।

प्रयाति—इस लिए उत्पन्न हुई २ कन्या को फेकते हैं, ( तिरस्कार की दृष्टि से दखते हैं) पुरुष को नहीं ।

जैसा हर काल में देखा जाता है, अनेक स्त्रियां पितवत धर्म का पालन नहीं करतीं, इस लिये वे कुलटा बन जाती हैं। ब्राह्मय में वैदिक भाव को दर्शाते हुए स्त्री के पितवत धर्म पर बल दिया गया है। स्त्री जिस मनुष्य की एक वार हो जावे, बस उस की बन के रहे। शतपथ २।४।२।२०॥ में कहा है—

स पत्नीमुद्दानेष्यनपृच्छित केन चरसीति वरुण्यं वा ऽपतत्स्त्री करोति यद्ग्यस्य सत्यन्येन चरत्ययो नेन्मे उन्तः शहपा ज्ञहविद्ति तस्मात्पृच्छिति निरुक्तं वा ऽपनः कनीयो भवति सत्य १६ भवित तस्माद्वेच पृच्छिति सा यन्न प्रतिजानीत ज्ञातिभ्यो हास्यै तद्हित १६ स्वात्।

मर्थात्—(वह प्रतिप्रस्थाता यजमान की) पत्नी को परे ले जाने के समय पूक्कता है, किस के साथ तू संगति करती है । वहण सम्बन्धी (पाप) वह स्त्री करती है, जो दूसरे की होती हुई, दूसरे के साथ संगति करती है । वह अपने मन में गुत पीड़ा रखती हुई हिव न दे, इस लिए पूक्कता है। स्वीकार किया हुआ पाप थोड़ा रह जाता है। वह सत्य ही हो जाता है। यही कारण है कि वह पूक्कता है। वह स्त्री जो कुक स्वीकार नहीं करती, वह उस के सम्बन्धियों के लिए महितकर होगा (जिन को वह चाहती है, वे दु: की होंगे।)

पित अदि गुणहीन भी हो, तो भी श्लीका धर्भ उस की सेवा करना ही है। इस विषय में सुकन्या के आख्यानरूप में आहाण का वचन देखने योग्य है—

सा (सुकन्या) होवाच यस्मै मां पिता ऽदान्नैवाहं तं जीवन्तथे हास्यमीति। श० ४।१। ४। ६॥

ग्रर्थात्—वह ( सुकन्या ग्रश्विद्वय को ) बोली, जिस मनुष्य के लिए मेरे पिता ने मुक्ते दे दिया, उस के जीते जी मैं उसे नहीं छोड़्रंगी ।

ग्राचार्य विश्वरूप ग्रपनी बालकीडा टीका १।६९॥ में इसी वचन का अभिप्राय तिखते हुए कहता है---

१ चरुण्य बात पाप होती हैं। श० १२।७।२।१७॥ में कहा है— वरुणो वा एतं गृह्णाति यः पाप्मना गृहीतो भवति ॥ श्रर्थात—वरुष उसे महण करता है, जो पाप से गृहीत होता है।

एवं च सत्याम्नाया अपि इत्रियविषया एव नैवाहं तं जीवन्तर्थ हास्यामि, इत्यादि ।

भ्रशीत्—यह वाक्य चित्रयों के नियोग विषय का माना जा सकता है । जीने में समर्थ पुरुष को स्त्री न त्यांगे यह ब्राह्मण का ब्रथ् है। किर शतपथ कहता है—— पत्तयों होव स्त्रिये प्रतिष्ठा। श० शहार। १४॥

श्रर्थात-पति ही स्त्री के लिए प्रतिष्ठा है।

गृहा वै पत्न्यै प्रतिष्ठा। श०३।३।१।१०॥

श्चर्थात्—घर में ठहरना ही पत्नी की प्रतिष्ठा है।

प्राचीन काल में गार्गी आदि ब्रह्मवादिनियां तो समाय्रों में जाती थीं, पर साधारण स्त्रियां सभा में नहीं जाती थीं।

तस्मात्युमार्थसः सभार्थं यन्ति न स्त्रियः। मै॰ सं॰४।७।४॥

अर्थात्—इस लिय पुरुष सभाग्रों में जाते हैं, स्त्रियां नहीं।

वासिष्ठ धर्मसूत्र १२।२४॥ में काठक शाह्मण का निम्नतिखित पाठ उज्वृत है—

अपि नः म्बो विजनिष्यमाणाः पतिभिः सह दायीरिक्षति स्त्रीणा-मिन्द्रदत्तो वर इति ।

भ्रथितं.—( जो नराधम है, ख़ौर किसी समय भी संयमी नहीं रह सकता, उस का कथन कर के स्त्रियां इन्द्र से बोर्ली ) हम में से वे भी जो कल ही बचा जनने वाली हैं. पतियों के साथ सोवें। यह वर स्त्रियों को इन्द्र ने दे दिया।

स्त्रीहत्या एक निन्य कभे हैं। इस के विषय में ब्राह्मण कहता है— न वे स्त्रियं झन्ति। श० ११। ४। ३। २॥

मर्थात्—( प्रजापित देवतात्रों से बोला ) स्त्री की हत्या नहीं करते । न वै योषा कंचन हिनस्ति । दा० ६।३।१।३८॥

म व यापा पायम हिमास्त । राज्या मुर्थात्—स्त्री किसी को नहीं मारती ।

#### विवाह

यधिप कन्या का बेचना बड़ा जवन्य कमें है, पर कहीं २ यह प्रथा प्रचलित ही होगी, इस लिए श्राह्मण कहता है---

तस्माद्दुहितृमते ऽधिरथं शतं देयम्, इतीह कयो विज्ञायते।

२ तुलना करो वाल कीड़ा १।८०॥

१ वासिष्ठ घर्मसूत्र १।३६॥ में किसी संहिता वा ब्राह्मण से उद्भृत पाठ । तुलना करो, श्राप॰ धर्मसूत्र २।६।१३।११॥

अर्थात्—इस लिए कन्या वाले के लिए सौ (मुद्रा) और रथ देना चाहिए।
मैत्रायणी संहिता १११०१११॥ में भी ऐपा ही भाव है—
अनृत छे वा एषा करोति या पत्युः क्रीता सत्यथान्येश्चरित।
अर्थात्—भूठी बात ही वह करती है, जो पित से खरीवी हुई दूसरों के साथ
संगति करती है।

रजस्वला स्त्री के सम्बन्ध में, धर्मशास्त्रों में जो अनेक नियम बनाए गए हैं, उन का मूल वासिष्ठ धर्मस्त्र ४। -।। में किसी बाह्मण से दिया गया है—

## विशायते हि—तस्माद्रजस्वलाया अन्नं नाइनीयात् ।

च्रथांत — ब्राह्मण में कहा है-इस लिए रजस्वला का (पकाया वा छुच्रा) अन्न न खावे।

अर्हिहीना कन्या य विवाह भ्रन्छा नहीं समक्ता जाता था। इस विषय में निरुक्त ३। ४॥ का एक प्रमाण है। वह प्रमाण भाव्यों के ब्राह्मण वा संहिता से लिया गया है, ऐसा बालक्रीडा में विश्वरूप ने लिखा है—

# नाभ्रात्नीमुपयच्छेत् तत्तोकं हास्य भवति, इति भाल्लविनां श्रुतेः। बालकीड्। १ । ४३ ॥

च्यर्थात्—भ्रातृहीना कन्या से विवाह न करे, उस कन्या का बालक कन्या के पिता की कुल में चला जाता है ।

इसी विषय में वासिष्ठ धर्मसूत्र १७ । १६ ॥ में एक और ब्राह्मण से पाठ लिया गया है---

विज्ञायते-अभ्रातृका पुंसः पितृनभ्येति प्रतीचीनं गच्छति पुत्रत्वम् । ग्रर्थात्—बाह्मण से जाना जाता है- भ्रातृहीना कन्या ( श्रपनी कुल के ) पितरों को लौटती है, लौटती हुई वह उन का पुत्र बनती है ।

गृहस्य में रहते हुए मनुष्य से झनेक पाप हो सकते हैं। पिछले जन्मों के पाप कर्मी चौर इस जन्म के पापों का फल दु:ल है। पाप क्या है। ईश्वरीय छिट में जो ऋतरूप के स्थायी नियम चल रहे हैं, उन को उलट पुलट करने का यल करना चौर चात्मोक्ति में बाधा डालना पाप है। ईश्वरीय छिट में मुख्यरूप से तितीस देवता काम कर रहे हैं। वे अभि, नायु, जल, सुर्य आदि हैं। जो अभि को अपने

श्राराम के लिए तो वर्त लेता है. परन्तु उस के स्वच्छ रखने का यहा नहीं करता, जो वायु को दुर्गन्धयुक्त करता है, जो जल को अपवित्र करता है, जो सूर्य की रिसर्थों को बिगाइता है, वह पाप कर रहा है। जो पुरुष अनियम पूर्वक चलने से अपने शरीर के अन्दर भी इन देवताओं को गन्दा करता है, वह पाप करता है। जो पुरुष ज्ञान में उन्नति नहीं करता, ग्रानुतवादी हैं; वह भी पाप कर रहा है। ग्रीर भी अनेक पाप हैं। ब्राह्मणबन्धों में उन का उद्धेख पाया जाता है। उन सब के करने से पुरुष को दु:ख होता है, वेदना होती है । उस के जीवन का सुख हट जाता है। इस लिए ब्राह्मणप्रन्थों में इन सब पापों से बचने का उपदेश है । और यदि इन में से कोई भूलें हो भी गई हैं, तो भी बाह्मण कहता है कि ईश्वरीय सृष्टि में जिन २ नियमों के तोड़ने से तुम्हें फलरूप में दुःख मिलना है, उन्हें यदि स्वयं ठीक कर दो, तो तुन्हें दु:ख नहीं होंगे ! उन दु:खों को दूर करने का एक मात्र उपाय यज्ञ है ! इस यज्ञ से सारी सृष्टि पर हमारा राज्य हो जाता है। हम अपनी भलों को दर करने का उपाय भी यज्ञ से ही करते हैं। इस लिए अब पहले उन भूलों अथवा पापों का कक वर्णन करके फिर यहाँ का वर्णन किया जाएगा । वैसे तो जो पाप प्रथय प्राचीन धर्मसूत्रों ग्रीर मानव धर्मशास्त्र में कहे हैं, वे सब ही ब्राह्मणों में मिलते होंगे, परन्तु इस समय सब ब्राह्मण नहीं मिलते । इस समय तो क्या, सम्प्राप्त धर्मसूत्रों के सङ्कलन काल में भी अनेक ब्राह्मरायन्थ नष्ट हो गए थे। त्रापस्तम्ब धर्मसूत्र १।४।१२।१०॥ में कहा है--

ब्राह्मणोक्ता विधयस्तेषामुत्सन्नाः पाठा प्रयोगाद् नुमीयन्ते ।°

अर्थात्—( धर्मशास्त्रोक ) विधियां ब्राह्मखों में कही गई हैं। पर उन पाठों (प्रमाखों) वाले ब्राह्मख नष्ट हो गए हैं। इसलिये अब तो धर्मशास्त्रों के प्रयोगों से ही उन पाठों का अस्तित्व अनुमान किया जा सकता है। ऐसी अवस्था में सब पाप प्रवर्श

नाना प्रकरणस्थत्वात् स्मृतिमुळं न गृह्यते ॥ बाळकीडा, उपोद्धात । यही पाठ तन्त्रवार्तिक चौखम्बा सं० ५० ७६ पर मिलता है ।

१ त्रलना करो-

शाखानां विप्रकीर्णत्वात् पुरुषाणां प्रमाद्तः।

का वर्षान तो इन ब्राह्मणों में मिल ही नहीं सकता। हम पहले पृ॰ ६२ पर किसी ब्राह्मण के प्रमाण से यह लिख जुके हैं, कि ब्राह्मणों ग्रीर धर्मशास्त्रों के समान-प्रवक्ता थे। इसिलिये यह कोई ब्रावरयक नहीं कि पाप भ्रीर पुषय का विस्तृत विचार ब्राह्मणों में मिले। ब्राह्मण तो इस विषय को भी प्रसङ्गत: ही कहते हैं। इसिलिये पाप पुषयों का जो कुक थोड़ा सा वर्षान हमें मिला है, वहीं नीचे दिया जाता है।

#### सत्य

हम कई स्थानों पर पहले लिख चुके हैं, कि ब्राह्मणों का प्रधान विषय आधि-देविक तत्त्वों का खोलना ही है। उन तत्त्वों को खोलते हुए ब्राह्मण यहां वा प्रतिपादन करते हैं। उस प्रतिपादन को करते हुए ब्राह्मण यहां को ही सब कुछ समक्तेत हैं। उस यहां में किसी प्रकार की चुटि च्याना सारे परिश्रम का निष्फल होना समक्ता जाता है। इस लिये जो भी पाप हैं, उनका यह में विशेषहप से निषेध किया गया है। कई बातें पाप तो नहीं हैं, पर यहां में उनका घारण करना भी पुण्य माना गया है। इसलिये इन्हीं दो प्रकार के भावों से पापों चौर गुभकर्मों का च्याना वर्णन पढ़ना चाहिये। सत्य का बोलना, सत्य का मानना, सत्यस्वरूप चौर सत्य सङ्कष्य बनने का यहा करना, ये सब बातें वैदिकधर्म का प्रधान चक्क हैं। वेदमन्तों में सत्य का बड़ा उज्ज्वलहप वर्णन किया गया है। वह इस प्रस्थ के प्रथम भाग में ही लिखा जायगा। ब्राह्मण सत्य के विषय में क्या कहते हैं, यह ध्रव लिखा जाता है।

शातपथं १।१।१।१८॥ में कहा है— श्रमोध्यो वे पुरुषो यदनृतं वद्ति। श्रथीत्—श्रपवित्र वह पुरुष है, जो भूठ बोलता है। पुनः तायब्ब ब्राह्मण ८।६।१३॥ में कहा है— पतदाचिरुद्धं यदनृतमः।

मर्थात्—यह वाणी का ख़िद्र है, जो ग्रसत्य ( बोलना ) है। जिस प्रकार छिद्र में से सब कुछ गिर जाता है, उसी प्रकार भ्रमृतवादी की वाणी में से सब कुछ गिर जाता है। उसके शब्दों में कोई प्रभाव नहीं रहता।

ष्यथ यो अन्नतं वदति यथाग्निश्च समिद्धं तमुद्दकेनाभिषिश्चेदेवश्च हैनश्च स जासयित तस्य कनीयः कनीय एव तेजो भवति श्टः श्टः पापीयान् भवति तस्मादु सत्यमेव चदेत् । श. २। २।२।१९॥ अर्थात — और जो भूठ बोलता है, वह ऐसा ही करता है, जैसे उस जलती हुई अिम को जल से सिश्चन करें। इसी प्रकार वह उस (अिम) को निबंश करता है। उस (अनुतवादी) का अपना तेज भी थोड़ा थोड़ा होता जाता है। वह प्रतिदिन पंपी होता जाता है इस लिये मनुष्य सस्य ही बोले।

तै० सं०२ । ४ । ४ । ३२ में कहा है—

# नानृतं वदेन मार्थसमञ्जीयात्र स्त्रियमुपेयात् ।

अर्थात्—यज्ञविशेष में अनृत न बोले, मांस न खावे, स्त्री के सभीप न जावे।

भ्रमृत बोलना तो सदा ही पान है, ऐसा पहले प्रमार्थों से निश्चित हो चुका है। स्त्रीर विवाहित होने पर भी संयमी रहे, ऐसा अगली बात का स्मिप्राय है।

# नैतेन पशुनेष्ट्रोपरि शयीत न माश्वसमश्रीयात्र मिथुनमुपेयात् । श० ६।२।२।३१।।

त्र्यर्थात्—इस पशु की इष्टि देकर ऊपर (चारपाई पर) न सोवे, मांस न खावे, ब्रह्मचर्य धारण करे।

मन्तों में कहीं २ ऋदुत और स्तत्य में भेद दर्शाया गया है। ब्राह्मणों में भी यही अधेभेद कहीं २ पाया जाता है। पर जहां अनुतकथन का निषेध हैं, वहां अनुत और असत्य पर्यायनाची ही हैं।

शतपथ ६। ७। ३। ११॥ में यजु १२। १४॥का अर्थ करते हुए कहा है--ऋतमिति सत्यम्।

श्रथीत् — ऋत का अर्थ सत्य है । सत्य क्या है । जैसा देखा छना हो, बैसा कहना सत्य है । इसके विपरीत कहना अनृत है । ऐ० ब्रा० २ । ४० ॥ में यह भाव भले प्रकार स्पष्ट किया गया है —

# चक्षुर्वा ऋतं तस्माधतरो विवदमानयोराहाहमनुष्ठचा चक्षुणादर्श-मिति तस्य श्रद्दघाति ।

भ्रथीत- मांख सत्य का ( सहारा है ) इस लिये जब दो विवाद करते हैं, तो उनमें से जो कहता है, मेंने वस्तुतः यह अपनी भ्रांख से देखा है उसके वचन में होग श्रद्धा करते हैं | ऋतेनैवैन ७ स्वर्ग लोकं गमयन्ति । तां० १ म । २ । ६ ॥ त्रर्थात्—सत्य के मार्ग से ही इसे स्वर्गलोक में पहुंचाते हैं । तद्यत्तत् सत्यं । त्रयी सा विद्या । श० ९ । ५ । १ । १ ८ ॥

अर्थात्—तो जो सत्य है यही वेदरूपी त्रयीविद्या है। अतः वेद का स्वाध्याय करना सत्य मार्ग पर चलना है।

एवर्छह्वाऽग्रस्य जितमनपज्ञय्यमेवं यशो भवति य एवं विद्वान्त्सत्यं वद्ति । श० ३ । ४ । २ । ८ ॥

अर्थात्—इस प्रकार उसका विजय है उसका यश जीता नहीं जा सकता जो इस प्रकार से जानता हुन्ना सत्य बोलता है । फ्रूट को बता कर इसने सत्य का स्वरूप इसलिये लिखा है कि जो कुछ सत्य नहीं वह भी फ्रूट है, पाप है।

जाबाल बाह्यण की श्रुति है-

#### श्रन्य पाप

स यदा राजानमुक्रेतोन्नयति, अथैनस्विन उपतिष्ठन्ते ऽत उपह्नवते इत्थं ब्राह्मणमविषयिनात्थे गुरोजीयामभ्यगामिति । निरुक्तमेनो यथा यथा तान् ऋत्विजो राजा च ब्र्युरश्वमेधावभृथपूता भवथेति । ते ऽपोऽभ्यवयन्ति । यथाहिस्त्वचो निर्मुच्यते, एवं सर्वस्मात् पाप्मनो निर्मुच्यन्ते। तान् न जुगुप्सेयुः। स यावन्तमश्वमेधेनेष्ट्रा छोकं जयित । विस्तावन्तं जयित । यस्यैवं विदुषः एवमेनस्विनो ऽवसृथमभ्यवयन्तीति

जाबालि श्रुंतिः बालकीडा ३ । २३७॥ पर उद्धृत ।

प्रधात — वह ते जाने वाला जब राजा को ते जाता है तब पापी समीप टहरते हैं, श्रोर बोलते हैं। इस प्रकार मैंने ब्राह्मण को मारा, इस प्रकार गुरू की पत्नी के पास गया। स्पष्ट होता है पाप, जैसे २ उनको ऋत्विग् लोग श्रोर राजा बोलें कि अश्व-मेध के अन्त के स्नान से पवित्र हो जाश्रो। वे जल को अपने उत्पर खिड़कते हैं। जिस प्रकार सांप केंचली से मुक्त हो जाता है, इसी प्रकार सब पापों से मुक्त होते हैं।

अर्थात्—बाह्मण की हत्या मत करो । यह किसी बाह्मण का वचन है, ऐसा अनेक पुराने अन्यों में कहा गया है। देखों बालकीडा ३। २२२॥

१ ब्राह्मणो न हन्तव्यः ।

उनकी निन्दा न करें । वह जितने लोक को अश्वमेध से जीतता है उससे तिगुने लोक को वह जीतता है, जिसके अवस्थ को पापी लोग ऐसे छिड़कते हैं।

इस का अभिप्राय यह नहीं है, कि प्राचीन काल में आर्थावर्त में सब लोग बड़े पापी होते थे, वे ब्राह्मणवध और गुरुभार्यागमन करते थे। प्रत्युत इसका यही तात्पर्य है कि हर एक मनुष्य को, यदि वह भूल से कभी पाप कर चुका है, तो समय पड़ने पर बड़े से बड़े पाग का स्वीकार करना चाहिए। स्वीकार किया हुआ पाप थोड़ा रह जाता है, यह पूर्व पु॰ १८६ पर शतपथ के प्रमाण से लिखा गया है। इस प्रमाण के यहां देने का यही मुख्य प्रयोजन है कि ब्राह्मणों में ब्राह्मणवध्य और गुरुभार्यागमन बड़े पापामाने गए हैं।

चरकों के अप्रिधोमीय ब्राह्मण में कहा है-

तस्माद्राह्मणः सुरां न पिबेत् । पाप्मनात्मानं नेत्स्य्सृजा इति । मै० सं० शक्षाश्चार ॥

तस्माद्राह्मणस्सुरां न पिवति पाप्मना नेत्संसुजा इति । का०.सं० १२। १२॥

तस्माज्ज्यायांश्च कनीयांश्च स्तुषा च श्वग्नुरश्च सुरां पीत्वा सह लालपन त्रासते। का॰ सं• १२। १२॥

अध्यति—इसलिए आहाण सुरा न पीने। पाप से अपने आप को मत उत्पन्न करे। कि इस लिए बड़ा और कोटा, स्तुषा और श्वसुर सुरा पीकर एक दूसरे से मनगड़ने लग पड़ते हैं।

ब्राह्मण का मुख्य काम ज्ञान विज्ञान का पड़ना पड़ाना है। उस में सुरा वाधा बालती है, इस लिए ब्राह्मण के लिए ही प्रधानरूप से सुरा का निषेध किया गया है।

स होवाचाजीगर्तः सौयवसिः—

तहै मा तात तपति पापं कर्म मया कृतम् ॥ ए० ब्रा॰ ७।१७॥

मर्थात्—वह माजीगर्त सौयवसि बोला—

प्यारे पुत्र ! सुक्ते तपाता है, मेरा किया पापकर्भ ! इससे प्रकट होता है, कि

१ तुलना करों बालकीडा १ । २२२॥

धोर आपत्ति के समय में भी सन्तान को बेचना नहीं चाहिए । आजीगर्त ऐसा पृश्यित कम करके अब पक्कता रहा है ।

बात क्रीड़ा ३ । २३७॥ पर बाह्यण प्रमाण से भ्रूणहत्या को पाप तिखा है—
काउके ऽप्यश्वमेधवद्ग्निष्टोमस्यापि "भ्रूणहत्याया वा एवोऽति
मुच्यते योऽग्निष्टोमसंस्थं यजते । १

अर्थात—काठक में अश्वमेथ के समान अग्निष्टोध सम्बन्धी एक फलश्रुति है— अर्थाहत्या (के पाप) से वह कुट आता है, जो अग्निष्टोम संस्था का यह करता है।

शतवथ १।४। १। १३॥ में कहा है-

श्रात्रेय्या योषितैनस्वी ।<sup>२</sup>

ब्रार्थात्-रजस्वला स्त्री के ( संग ) से पुरुष पापी होता है।

त्रापस्तम्ब धर्मसूत्र १।१।१।१९॥ भे किसी ब्राह्मण का वचन उद्धृत है— तमस्रो व। एक तमः प्रविशति यमविद्वानुपनयते यश्चाविद्वान्, इति हि ब्राह्मणम् ।

श्रथित्—अन्वकार से वह अन्धकार में प्रवेश करता है, जिसे मूर्ख उपनयन देता है (जिस का गुरु अविद्वान है ) और जो स्वयं मूर्ख है ।

इस ब्राह्मण वाक्य में ब्रह्मानी की घोर निन्दा मिलती है। इससे ज्ञात होता है कि ब्रार्थजाति में विद्वान् बनना एक पुषय कर्म समक्षा जाता था।

इस कह चुके हैं, कि ईश्वरीय सृष्टि के नियमों का तोड़ना पाप है । कई रोग

यां ऽभिजिता यजेत, इति ।

२ तुलना करो बालकीडा ३ | २४४ ॥— रजस्वला के भन्य नियमों के लिये देखो बोधायण ग्रह्म सत्त १ । ७ | ३६ ॥में

किसी ब्राह्मण का प्रमाण--

तस्यै खर्वस्तिस्रो रात्रीर्वतं चरेदञ्जलिना वा पिवेदखर्वेण वा पात्रेण प्रजायै गोपीथाय इति ब्राह्मणम् ॥

१ तुलना करो बालकीडा १ । २४४ ॥— तथा चाम्रायः—सर्वो ब्रह्महत्यामपहन्ति यो अश्वमेधेन यजते । ब्रिप्सिट्ताभिशस्यमानं याजयेत् भ्रणहत्याया वा पर्वो ऽतिमुच्यते

पुराने जन्मों के कर्मफल के रूप में झाते हैं, झौर कई इसी जन्म में स्वास्थ्य नियमों के तोड़ने से । झत: रोगी होना पाप है । इस लिए काठक संहिता १२।६॥ में कहा है—

## पाप्मनेष गृहीतो य श्रामयावी।

अर्थात्-पाप से वह ग्रहण किया हुआ है, जो रोगी है।

तस्माद्दीक्षितस्य नाम्नमद्यान्नाश्ठीलं कीर्तयेन्न नाम गृह्णीयात् ॥ का॰ सं॰ २३। ६॥

भ्रथीत्—इसलिये दीचित का अन्न न खावे, गन्दी बाखी न वोले, नाम न प्रहण करे।

च्रयस्तम्ब धभैसूत्र २ । ३ । ६ । ९६, २० ॥ में किसी ब्राह्मण का प्रमाण दियागया है। वह इस प्रकार है—

द्विषन्द्विषतो वा नाम्नमश्रीयाद्दोषेण वा मीमांसमानस्य मीमां-सितस्य वा॥ १९॥

पापमान हि स तस्य भक्ष्यतीति विज्ञायते ॥२०॥

अर्थात्— देव करते हुए का, और द्वेष करने वाले का अन्न न खाने। (उसका भी अन्न न खाने) जो दोष पूर्वक (यज्ञशास्त्र की) मीमांसा करता है, अथवा मी मांसा कर जुका है, पापरूप अन्न को ही वह खाता है।

इससे प्रतीत होता है कि द्वेष का भाव रखना चौर शास्त्र की अशुद्ध मीमांसा करना पाप है।

यथा ह वा इदं निषादा वा सेलगा वा पापछतो वा वित्तवन्तं पुरुष-मरण्ये गृहीत्वा कर्त्तमन्वस्य वित्तमादाय द्रवन्ति । ऐ० ब्रा० ८ । १ १॥

भर्थात्.—जिस प्रकार से निषाद, या लुटेरे, या पापकर्म करने वाले धनवान पुरुष को जङ्गल में पकड़ कर उसे गढ़े में डाल देते हैं, और उस का धन ले कर भाग जाते हैं। इस से प्रकट होता है कि दूसरों का धन लूटना पापकर्म है।

पापस्य वा इमे कर्मणः कर्त्तार आसते ऽपूताये वाचो वदितारो यच्छ्यापर्णाः। ऐ० ब्रा० ७। २७॥ श्चर्थात-—ये रयापर्था, जो पापकर्म के करने वाले, श्चपवित्र=गन्दी वाणी के बोलने वाले, वहां बैठे हैं।

इस प्रमाण में ज्ञात होता है, कि गन्दी वाणी का बोलना अर्थात गाली आदि देना पाप है।

यह शुभाशुभ कर्म संचेप से कहे गए हैं । इन में से शुभ वा पुगय कर्मी का फल इस लोक में या अगले लोक में छुख है। अशुभ या पाप कर्मी का फल दुःख है। इस दुःख की निवृत्ति यहाँ में प्रायक्षितों द्वारा कही गई है। पाप करते समय स्रष्टि नियम में जो कुछ गड़बड़ की गई थी वहीं यह द्वारा दूर की जाती है। जिस यह का ऐसा अद्भुत प्रभाव है अब उस का स्वरूप संचेप से कहा जायगा।

#### यज्ञ का स्वरूप

यजुर्वेद १ । १ ॥ भी व्याख्या वस्ते हुए श० १। जाराधा में कहा है— यज्ञों वे श्रेष्ठतमं कर्म ।

अर्थात्—समस्त कर्मी में से यह श्रेष्ठ कर्म है। ऐसा ही काठक संहिता ३०।१०॥ में भी लिखा है। ब्राह्मण तो यह की इतनी महिमा समफते हैं कि वह ब्रह्म को भी यहस्वरूप ही बताते हैं। जगत् में जो कुछ प्रत्यच्च यहरूप दिखाई दे रहा है वही प्रजापति है।

## एष वै प्रत्यक्षं यज्ञो यत्प्रजापतिः । रा० ४।३।४।३॥

त्रथित्—यह प्रजापित ही है जो प्रत्यच्त यज्ञ है। संसार में जड़ जगत् में जो यज्ञ हो रहा है, सूर्य उस का केन्द्र है। श० १४|१।१1६॥ में कहा है—

## स यः स यज्ञो ऽसौ स आदित्यः।

श्रर्थात्—वह जो यह है वह यही सूर्य है। इसी महायह का चित्र मनुष्य इस पृथिवी पर बनाता है। पृथिवी पर वेदी ही यह का फेन्द्रस्थान है। ऐतरेय ३। ६॥ में कहा है—

### तं (यहं ) वेद्यामन्वविन्दन् यहेद्यामन्वविन्दंस्तहेदेवेंदित्वम् ।

द्यर्थात् - उस यह को वेदि मे प्राप्त किया, क्योंकि वेदि में प्राप्त किया, अपने क्योंकि वेदि में प्राप्त किया, अपने वेदि को वेदिपन हे। ऐसा ही और बाह्य थों में भी लिखा है। यह वेदि

बड़ी छोटी होती है, पर इस में किए गए कर्म का प्रभाव अद्भुत है। यही वेदि कई स्थलों में वामन विष्णु कहा गया है। श॰ ११२१४१। से झारम्भ कर के सातवीं किंगिडका तक इसी वामन विष्णु स्पी बेदि का वर्णन है। इसी से देवताओं ने इस विशाल पृथिवी को प्राप्त किया। नहीं, नहीं इस पृथिवी को ही नहीं, और देवताओं का क्या कहना, मनुष्य भी इस वेदि से तीनों लोकों पर राज्य कर सकते हैं।

ऋग्वेद १ । २२ ॥ का प्रसिद्ध मन्त्र है—

# इदं विष्णुर्विचक्रमे त्रेधा निद्धे पद्म ॥१७॥

इस मन्त्र का ग्रर्थ ब्रह्मपरक भी है ज्रोर सूर्य परक भी है। पर इसका एक ज्रोर ग्रद्भुत ग्रर्थ भी है-

त्र्यशीत,—इस वामन विष्णु वेदि में किया हुमा मिमहोत्रादि कर्म तीनों लोकों में भ्रपना प्रभाव रखता है । इसी लिये ऐ० ब्राह्मण के म्रारम्भ में कहा गया है—

# द्यप्तिर्वे देवानामवमो विष्णुः परमः ॥ १। १॥

अर्थात् — अपि देवताओं में प्रथम है और सुर्ध्य अन्तिम। इसका अभिप्राय यह है कि वेदि में जा अपि होती है उसी में पहिले हिव दी जाती है। रा॰ २१४। १। २॥ में भी कहा है —

## अग्निर्वे देवतानां मुखम्।

बर्थात्—यह जड़ ब्राप्ति ही सारे भौतिक देवताओं का मुख है। इसी में डाला हुआ हिव वायु के सहारे स्ट्यं की और अर्थात ऊपर को जाता है। ऊपर जाकर वह सारे अन्तरित्त में फैल जाता है। उसी अन्तरित्त में स्ट्यं के प्रभाव से मेघ मंडल के साथ वह हिव नीचे उतरता है, और सब देवताओं को तृप्त करता जाता है। इस लिये हमने कहा था कि इस चेदि से मनुष्य तीनों लोकों को जीतता है। यह द्वारा पृथिवी के पक्षर्थ शुद्ध होते हैं, अन्तरित्त के पदार्थ शुद्ध होते हैं, अन्तरित्त के पदार्थ शुद्ध होते हैं, अर्थे की रिश्मयां पिवत्र होती हैं। स्ट्यं की रिश्मयां पिवत्र होती हैं, यह हम सहसा नहीं बता सकते। ब्राह्मयों का गहरा पाठ ही इस बात को स्पष्ट करेगा। यज्ञ इन पदार्थों को ही शुद्ध नहीं करता, प्रत्युत इन पदार्थों को शुद्ध करता हुआ मनुष्यमात्र का कल्याय करता है। इसी लिये ब्राह्मया में कहा है—

# करपते यज्ञोऽपि तस्यै जनतायै करपते यत्रैवं विद्वान होता भवति । पे० १। ७॥

ग्रर्थात्—यज्ञ को भी समर्थ करता है, उसी जनता के लिये समर्थ करता है, जहां पर इस प्रकार का जानने वाला होता होता है।

इस यज्ञ के अनेक प्रकार कहे गए हैं । अप्रिहोत्र से लेके अश्वमेध तक यज्ञ कहे गये हैं। यह जितने यज्ञ हैं, इन सब में ही एक बात का प्रधानरूप से ध्यान रखा गया है। जो कुछ छि में हो रहा है, वही यज्ञ में किया जाता है। इसके दो लाभ हैं। एक तो याज्ञिक को छि नियम का ज्ञान प्रत्यन्त समान होता जाता है, और दूसरे छि नियम को यह यज्ञ सहायता पहुँचाता है। सूर्य अपने बल से इस ससार की दुर्गिन्ध को दूर करता है, और जल को पित्र करता है। मतुष्य का किया हुआ अभि-होत्र भी यही दोनों काम करता है। संवत्सर में ३६० दिन हैं। मतुष्य में ३६० अधिक प्रहिच्छ नियम का यही ज्ञान है, और छि नियम को यही सहायता पहुँचाना है। इसी के फल में पुरुष अनेक पार्पों से तर जाता है।

## यज्ञों के मुख्य भेद

गोपथ ब्राह्मण में लिखा है कि यह की इकीस संस्थाएं हैं— स एतं त्रिवृतं सप्ततन्तुमेकविंशतिसंख्यं यह्मपश्यत् । गो० प०१ । १२॥

त्रप्रधीत — यह त्रिवृत, सात तन्तु वाला ग्रीर इक्कीस संस्था युक्त है। इसे उस ने देखा।

🕟 इस का विस्तार झागे किया गया है-

सप्त सुत्याः सप्त च पाकयज्ञाः हविर्यज्ञाः सप्त तथैकविंशतिः। गो॰ पु॰ ५। २५॥

ग्रयित--सात सोम संस्था, सात पाकयज्ञ और सात इविर्यज्ञ हैं। यही सब मिला कर इक्तीस संस्था का यज्ञ है।

देखो, शतपथ १२।३।२।। मानव श्रस्थियों के विषय में देखो,
 Medicine of Ancient India Part I, Osteology, by R. Hoernle.
 यह प्रस्थ बड़ा उपयोगी है, यशपि इम इस से संवींश में सहंमत नहीं।

इन इक्कीत में से सात संस्था ग्रह्माग्नि की हैं, श्रीर शेष चौदह श्रीताग्नि की । उन का व्योरा इत प्रकार हैं---

## गृह्याग्नि की संस्था—

(१) पाक संस्था—१ ब्रष्टका, २ पार्वेख स्थालीपाक, १ मासिक श्राद्ध, ४ श्रावयी, १ ब्रामहायखी, ६ वैत्री, ७ ग्राश्वयुजी ।

## श्रीतामि की संस्था-

- (२) हिचियंक्ष या हिचाः संस्था-- १ श्रभ्याधान, २ श्रश्निहोत्र, ३ दर्शपूर्णमास, ४ चातुमास्या, ४ श्राप्रयणेष्टि, ६ निरुद्ध पशुवन्ध, ७ सौत्रामणि ।
- (३) स्तोम संस्था—१ ब्राग्निष्टोम, २ ब्रात्यग्निष्टोम, ३ उपथ्य, ४ बोडव्ही, ४ ब्रातिराज, ६ ब्रातोर्थाम, ७ बाजपेय ।

यही इक्तीस संस्था रूपी यह है। स्रोर भी स्रनेक छोटे बड़े यह हैं, पर ने सब ही इन का भागभात्र हैं। गोपथ बाह्मण में एक स्रोर जगह इन यहाँ का वर्णन किया है।

अधातो यक्षकमा अभ्याधेयमभ्याधेयात्पूर्णाहितिः पूर्णाहुतेरिज्ञहोत्र-मिन्नहोत्रादर्शपूर्णमास्तो दर्शपूर्णमासाभ्यामात्रयणमाश्रयणासातुर्मास्यानि चातुर्मास्येभ्यः पशुवन्धः पशुवन्धादिग्नष्टोमो ऽ ग्निष्टोमाद्राजस्यो राजस्याद्वाजपेयो वाजपेयादश्वमेधो ऽश्वमेधात पुरुषमेधः पुरुषमेधा-त्सर्वमेधः सर्वमेधादक्षिणावन्तो दक्षिणावद्भ्यो ऽदक्षिणा अदक्षिणाः सहस्रदक्षिणे प्रत्यतिष्ठंस्ते वा पते यक्षक्रमाः। गो० पू० ५ । ७॥

भथित्—भव यज्ञ का कम कहा जाता है । १ ध्रान्याधेय, २ पृयांहितिः, ३ द्यिनहोत्र, ४ दर्शपूर्यमास, ४ द्याप्रयण, ६ चातुर्मास्य, ७ पशुवन्ध, ८ ध्रानहोत्र, ६ राजस्य, १० वाजपेय, ११ द्यार्थमेध, १२ प्रव्यमेध, १३ सर्वमेध । इनके द्यतिरिक्त कुक ख्रोर भी यज्ञ कहे गए हैं।

१ शतपथ में भी एक स्थान पर कुछ यहाँ के नाम एक साथ मिलते हैं—
अग्निहोत्रं दर्शपूर्णमास्तौ चातुर्मास्यानि पद्युबन्धकु सौम्यमध्वरमः। १०।४।३।४॥

# ब्राह्मण-ग्रन्थों का प्रतिपादित विषय

# यज्ञ पापों से तारने वाला है

शतपथ २ | ३ | १ | ६ ॥ में कहा है-

सर्वस्मात्पाप्मनो निर्मुच्यते य एवं विद्वानग्निहोत्रं जुहोति । भर्यात्—सब पापों से छूट जाता है, जो इस प्रकार जानता हुन्ना मिनहोत्र करता है।

तेनेष्ट्रा सर्वी पापकृत्याक्ष सर्वी ब्रह्महत्यामपज्ञघान सर्वी ह वै पापकृत्याक्ष सर्वी ब्रह्महत्यामपहन्ति यो ऽश्वमेधेन यजते।

शा० १३।५।४।१॥

प्रथात्—उस अधमेष से यज्ञ करके सब पाप कर्मी को सारी ब्रह्महत्या को नाग्न किया । सारे पाप कर्म को सारी ब्रह्म हत्या को नष्ट करता है, जो अक्षमेष से यज्ञ करता है।

पारिक्षिता यजमाना अश्वमेधैः परो ऽवरम । अजहः कर्म पापकं पुण्याः पुण्येन कर्मणा, इति ॥ दा॰ १३।५।४।३॥ अर्थात्—भले पारिचितों ने अक्षमेधों से एक के पीछे दूसरे पाप कर्मों का नाश किया, पुण्य कर्म द्वारा ।

तद्यथाहिर्जीर्णायास्त्वचो निर्मु<sup>च्</sup>येत इषीका वा मुञ्जातः। एवं हैवैते सर्वस्मात्पाप्मनः सम्प्रमुच्यन्ते ये शाकलां जुह्नति। गो॰ उ॰ ४। ६॥

अर्थात्—तो जिस प्रकार से सांप जीर्थ केंचली से छूटता है, इषीका को हुडावे। इस प्रकार वे सब पापों से छूट जाते हैं, जो शाकला की हवि देते हैं।

अहसा वा एव गृहीतो यो भ्रातुच्यवानंहस एव तेन मुच्यते यदिन्द्रायेन्द्रियवत इन्द्रियमेव तेनात्मन्धत्ते । का० सं० १०। १०॥

अपर्थात्—पाप से ही वह एहीत है, जो शत्रु वाला है। पाप से ही उसे मुक्त करता है, जो इन्द्रयवान इन्द्र के लिए (यज्ञ करता है।) इस से (शुद्ध ) इन्द्रियों को शारीर में धारण करता है।

तथैवैतद्यजमानः पौर्णमासेनेव वृत्रं पाप्मानॐ हत्वापहतपाप्मैत-स्कर्मारमते । श० धाराशिश्॥ ग्रथात्—इस प्रकार वह यजमान पौर्यामास से ही पाप का नाश करके, शुद्ध होकर यह कर्म भ्रारम्भ करता है।

पाप्मानॐ हैष हन्ति यो यजते तिममं पाप्मानॐ हतमपो हरा-णीति । षड्विंश ३।१।३॥

अर्थात्---पाप को वह भारता है जो (यजमान) यज्ञ करता है। उस नष्ट हुए ९ पाप वाले को जल के समीप ले जावे।

तेन पाष्मानं भ्रातृष्य १९ स्तृणुते चसीयानात्मना भवति पतया स्तुते। षड्विंश ३। ४॥॥

ब्रधीत्—उस से पापयुक्त शत्रु का नाश करता है, अपने आप अत्यन्त ऐश्वर्य वाला होता है, जो इस से स्तुति करता है। इन प्रमाशों से प्रकट होता है कि यज्ञ वस्तुत: पापनाशक है। इस यह का प्रभाव मन्त्रों के पाठ से बहुत ही बढ़ा रहता है। मन्त्रों का पाठ चित्त को शांति वेता है। मन्त्रों के स्वरसहित शुद्ध पाठ से वेसा ही चक वायु मयडल और आकाश में चलने लग पड़ता है जैसा कि स्वष्टि बनते समय जब मन्त्र उत्पन्न हुए थे, चल रहा था। इसी लिए यहाँ में मन्त्रपाठ का महत्व चलाते हुए ऐ० बा० ११४। है। में कहा है—

एतद्वे यहस्य समृदं यद्रूपसमृदं यत्कमैकियमाणमृगभिवदति।

मर्थात्—यही यह की समृद्धि=सम्पूर्णता है जो रूप की सम्पूर्णता है, प्रश्नीत् जिस प्रकार का कर्म किया जा रहा है उसी को ऋचा कहती है। ऋचा कर्म को ही नहीं कहती प्रत्युत श्वचा के उच्चारण से सारे बायुमण्डल में परिवर्तन हो जाता है। उस श्वा का अर्थ चित्त को शान्त करता है और ठीन उच्चारण प्रसन्नता भी देता है।

यज्ञ और बल्दिं।न

ब्राह्मण प्रत्थों में जो यज्ञ कहे गये हैं उन में से ब्रनेकों में बिलदान का विधान पाया जाता है। हमारा निज का इस बिलदान वाले यज्ञ में विश्वास नहीं। शयपथ में एक कथन है जिस के पाठ से प्रतीत होता है कि वनस्पतियां ही यज्ञ के योग्य हैं।

अग्निर्होव यज्ञो वनस्पतिर्यक्षिय इति वनस्पतयो हि यिश्वया न हि मनुष्या यज्ञेरन्यद्रनस्पतयो न स्युस्तस्मादाह वनस्पतिर्यक्षिय इति । श•३।२।२। अर्थात — अप्रि ही यह है, और वनस्पतियां ही यज्ञ के योग्य हैं । मनुष्य यज्ञ न कर सकते यदि वनस्पतियां न होतीं । इस लिए कहा है कि वनस्पतियां यज्ञ के योग्य हैं ।

इस से प्रकट होता है कि यज्ञ के लिए बनस्पतियां ही उपयुक्त पदार्थ हैं। पशु ज्यादिकों की बली क्यों ज्यौर कब से ज्यारम्भ हुई, ब्राह्मखों में बलियों के प्रकरंख का सर्वत्र प्रचेप हुन्धा है या नहीं, यह सब विचारणीय है।

## देवता

ब्राह्मणों में समस्त यहाँ की हिवयों को प्रहण करने वाले देवता कहे गए हैं। यह देवता दो प्रकार के हैं। एक हैं मजुष्यदेव, ख्रोर दूसरे भौतिकदेव। मजुष्यदेवों के सम्बन्ध में ब्राह्मण कहते हैं—

ये ब्राह्मणाः शुश्रुवाक्क्सो ऽनूचानास्ते मनुष्यदेवाः । श्रुव शासशीक्ष शक्षशास्त्र

अर्थात्—जो वेदादि के जानने वाले, चहुश्रुत, मत्यन्त विद्वान हैं, वे मतुष्यों में देव हैं । फिर शतपथ कहता है—

# विद्वाक्ष्मो हि देवाः। श० ३।७।३।१०॥

च्चर्थात्—विद्वान् ही देवता हैं। बोधायन गृह्यसूत्र में तो इस मनुष्यदेव के भाव को चौर मी स्पष्ट किया है। वहां लिखा है—

अथ यदि कामयेत् देवं जनयेयमिति संवत्सरमेतद्वतं चरेत्। मर्थात्—यदि कामना करे कि देव=बहुविदान् को जन्म दं, तो वर्ष पर्यन्त यह नत करे।

मनुष्यों में विद्वानों वा श्रेष्टों को देव कहते थे, इस का प्रमाण १८०० वर्ष पूर्व भारत में आने वाले यूनानी यात्री अपोलोनियस के यात्रा वृत्तान्त में भी मिलता है—

The Emperor next asked the question: "why is it that men call you a god?" Because, "answered Appollonius, "every man that is thought to be good, is honoured by the title of god." I have shown in my parrative of India how this tenet passed into our hero's philosophy."?

<sup>1</sup> Philostratus, A life of Appollorious, Book VIII. ch. VI. Vol., II. P. 281. ed by F. C. Conyboaro.

मधीत्—तव सम्राट् ने पूछा—लोग तुम्हें देवता क्यों कहते हैं। अपोलोनियस ने उत्तर दिया—क्यों कि जो पुरुष श्रेष्ठ समभा जाता है उस भी प्रतिष्ठा इस शब्द से भी जाती है। अपोलोनियस का जीवन लेखक लिखता है, कि वह बता लुका है कि भारत का यह सिद्धान्त उस के चरित्र नायक के फलसफे में कैसे प्रविष्ठ हुआ। पूर्वींक सब प्रमाणों से प्रतीत होता है कि ब्राह्मण प्रन्थों में भौतिक देवों को ही देव नहीं माना गया है, प्रत्युत विद्वानों को भी देव कहा गया है।

शतपथ में संसार की उस ख़बस्था का भी वर्षान मिलता है, जशकि देव⇒निद्धान्य भार्य श्रीर साधारण मनुष्य एकत्र रहते थे।

उभये ह वाड इदमप्रे सहासुर्देवाश्च मनुष्याश्च । २ । ३ । ४ । ४ ॥ अधीत — इस श्रवस्था से पूर्व, दोनों विद्यान श्रोर साथारण मनुष्य एकत्र रहते थे। विद्यानों के अतिरिक्त जो भौतिक देव हैं उनका श्रव वर्णन किया जाता है । इम पूर्व पृष्ठ२००पर कह चुके हैं कि अप्ति देवताओं में प्रथम है और विष्णु अन्तिम । इन दोनों के बीव में अन्तरिक्त स्थानी देवता हैं। यह देवता पूर्वोक्त यक्ष से तृप्त होते हैं।

#### मत्यसहिता वै दैवाः। पे॰ ब्रा॰ १। ६॥

स्प्रधीत्---यह देव एक स्थायी नियम में चलने वाछे हैं। इनमें से इन्द्रया विशुत् इन्दरन्त बलपाली है।

## इन्द्रो वै देवानामोजिष्ठो बलिष्ठः । कौ० ब्रा० ६ । १४ ॥

प्रथात—देवों में इन्द्र अत्यन्त शक्ति वाला वा बल वाला है। इन्हीं सब देवों का कथन करते हुए ब्राह्मणों ने सारे सिष्ठ नियम का वर्षान किया है, अन्तरिचस्थ पदार्थों के अनेक तस्त्र कहे हैं, ब्रिक्ट विद्या का भी बहुत सा कथन किया है, यदि ब्राह्मणों के इन आधिदेविक अर्थों का पूरा ज्ञान हो जावे, तो आज भी हमें विज्ञान की अनेक बातों का पता लग सकता है। ब्राह्मणों का पाठ करते हुए प्रत्येक देवता के यथार्थ स्वस्त्र और गुण कमों का जानना अत्यन्त आवश्यक है। आज्ञा है। जब संसार के विद्वान इन ब्राह्मणादि प्रन्थों को उपेचा की हिन्द से देखना को इकर ध्यानपूर्वक इनका पाठ करेंगे, तो संसार के ज्ञान में पर्याप्त स्वर्ता होगी।

### वृष्टि का वर्णन

सारी वृष्टि विद्या का बड़ा सुन्दर वर्ष्यन ब्राह्मणग्रन्थों में पाया जाता है। उस वर्षीन को पढ़ कर प्रत्येक विचारवान पुरुष जान सकता है कि ब्राह्मण ग्रन्थों के प्रवचन करने वाले वृष्टि विज्ञान में पर्याप्त गति रखते थे। शतपथ ४ । ३ । ४ । १०॥ में कहा है—

# श्रग्नेर्वे धूमो जायते धूमादभ्रमभ्राद्वृष्टिः।

ध्यर्थात्—ताप के प्रभाव से जलधूम उत्पन्न होता है। उसी जलधूम के बादल बनते हैं खोर बादल से वृष्टि होती है।

श्रिम्बा इतो बृष्टिमुद्दीरयित धामच्छिद्व भृत्वा वर्षति मस्तस्सृष्टां बृष्टिं नयन्ति ॥ यदासा आदित्यो ऽर्वाङ् रिहमिभिः पर्यावर्तते ऽथ वर्षति । का० सं• ११ । १० ॥ १

अर्थात —अग्नि चताप ही उस भूमि पर से बृष्टि को ऊपर से जाता है। सुर्य के समान अर्थात अग्नि के प्रभाव से ही वर्षा होती है। वायु गण उत्पन्न हुई २ वृष्टि को नीचे लाते हैं। जब वह सुर्य अर्वाह किरणों से काम करता है तब वर्षा होती है।

# विद्युद्धीदं वृष्टिमन्नाद्यं संप्रयच्छति । पे॰ ब्रा॰ २ । ४१॥

स्रथांत्—विद्युत् या अनि का ताप ही वर्षा और खाने योग्य पदार्थों को देता है। तस्या एते घोरे तन्यों विद्युच्च ह्यादुनिश्च । शतपथ १२। घारिश्या स्रथांत्—उस वृष्टि के ये दो भयङ्कर रूप हैं, जो विजली (का चमकना) स्रोर स्रोले (पड़ना)।

तौ यदि कृष्णौ स्यातामन्यतरो वा कृष्णस्तत्र विद्याद्वर्षिष्यत्यैषमः पर्जन्यो वृष्टिमान्मविष्यतीत्येतदु विज्ञानम् ।

श० ३।३।४। ११॥

अध्यात्—( सोम की गाड़ी के बैल) यदि दोनों काले हों, अधवा उन में से एक काला हो, तब जाने वर्षा होगी, बादल उस वर्ष बहुत वरसेगा, यही विज्ञान है।

काले पदार्थ का वर्षा के साथ घनिष्ट सम्बन्ध माना गया है। यह क्यों है, इस के विषय में हम कुछ नहीं कह सकते। पजाबी में भी हम इस भाव का एक वचन सुनते माए हैं—

कालिया इद्धां काले रोड़, मींह वरावे जोरो जोर। वायु का भी वर्षों के साथ बड़ा सम्बन्ध है। बाह्मस कहता है— इप्रयं वै वर्षस्येष्टे यो ऽयं पवते। श०१।८।३।१२॥

१ तुलना करो, ते० सं० २ | ४ | ६ | १० ॥ मै० सं० २ | ४ | ८ ॥

×

.. - अर्फात - यही वर्षा को चलाने वाला है, जो यह वायु चलता है। बायु के ही प्रभाव से बादल बन जाते हैं, यह सब जानते हैं।

तस्माद्यां दिशं वायुरेति तां दिशं वृष्टिरन्चेति । श० = |२|३|५॥
- अर्थात् - इसलिए जिस दिशा को वायु जाता है, उसी दिशा को वृष्टि जाती है।
- मस्तो वै वर्शस्येशते । श०९।१।२।५॥
- अर्थात - वायुगण (morsoon) ही वर्ष पर राज्य करते हैं।

अभारा-वायुगण ( morsoon ) हा वर्षा पर राज्य करत ह ग्राजकल भी वर्षा के सम्बन्ध में हम सर्वत्र यही विचार देखते हैं ।

इनो ह्यग्निर्देष्टिं वनुते । शतपथ ३। =। २। २२॥

अधीत—इसी भूमि पर से अप्ति = ताप दृष्टि को प्राप्त करता है । श्रीतसुत्रों में कारीरि इष्टि की बड़ी प्रशंसा है। इसी के द्वारा अपनी इच्छा से वर्षा प्राप्त की जा सकती है। अर्थ लोग ऐसा करते भी आए हैं। उसी का वर्षन ब्राह्मणों में भी है। मैठ संरु १ १ १० । १२ ॥ मे कहा है—

सौम्यानि वे करीराणि सौमी हउ त्वेवाहुतिरमुतो वृष्टि च्यावयति प्रयात—सोम सम्बन्धी ही ये करीरि इष्टियां हैं। सोम सम्बन्धी ही यह आहु-ति होती है, जो भ्रन्तरिच से वर्षा को यहां ले आती है।

ु वर्ष्य उदके यजेतेत३द्धचन्नाद्यस्य नेदिए१९ वृष्टिकामो यजेत वायु-र्वा इमे समीरयति । मै० सं० ४। ३। ३॥१

त्रर्थात—वर्षा के जल से यज्ञ करे, यही खाने योग्य पदार्थी के अत्यन्त समीप है । वर्षा की कामना वाला यज्ञ करे । वायु ही इन्हें ले जाता है ।

आपो ह वे वृत्र जम्भस्तेनेवेतद्वीर्येणापः स्यन्दन्ते । श० ३। १४॥ प्रर्थात्—( श्राकाशस्य ) जलों ने बादल को नष्ट किया । उस ही बल से जल (सदा ) बहते रहते हैं।

वर्षा का विज्ञान प्राप्त करते २ नाह्मायों वाले विशुत सम्बन्धी बातों को भी जान गए थे।

पतस्यामुदीच्यान्दिशि भूयिष्ठं विद्योतते । प० २ । ४ ॥ अर्थात्—इस उदीची = उत्तर की दिशा में विजली बहुत चमकती हैं।

१ वर्षा सम्बन्धी प्रमार्खों के लिए देखों, श० ७।४।२।३७॥ मै० सं० १।१०। ७॥ १।=।६॥ ४।७।७॥

# विद्युद्धाऽ अपां ज्योतिः। श॰ ७।५।२।४६॥

ग्रर्थात्-विजली जलों का तेज है।

वर्षा की विद्या प्राचीन आर्यावर्त में बहुत ही अञ्च्छी तरह से जानी गई थी। इसी विद्या का विशेष वर्षान वराहिमिहिर ने अपनी बृहत्सिहिता में किया है। यज्ञों द्वारा शुद्ध हुआ २ वर्षा का जल अन्न और जलों को शुद्ध करता है। शुद्ध अन्न जल से शुद्ध शारीर बनते हैं, रोग नहीं होते। नीरोग शरीर ही सब काम कर सकता है। इन्हीं कार्यों से वर्षा सम्बन्धी विद्या में ब्राह्मयाप्रन्थ वार्लों ने इतना परिश्रम किया।

# विज्ञान सम्बन्धी अन्य बातें

वृष्टि—विद्या के अतिरिक्त ग्रौर भी धनेक विज्ञान सम्बन्धी बातें हैं, जो ब्राह्मण-श्रन्थों में पाई जाती हैं। उनमें से कुछ प्रधान बातें यहां लिखी जाती हैं।

#### समुद्र

इम लोकप्प सर्वतः समुद्रः पर्येति । "इमं लोकं दक्षिणावृत्समुद्रः पर्येति । श० ७ । १ । १ । १३ ॥

ग्रर्थात्—इस पृथिवी लोक को समुद्र सब त्रारे से वेरता है। ''इस पृथिवी को (पूर्व से) दक्तिया की झोर बहने वाला समुद्र घेरता है। (सूर्य की गति के अनुसार ही यह समुद्र की गति है।)

भूगोल के जानने वाले जानते हैं कि प्रथिवी के दिचया की ख्रोर ही समुद्र का अधिकांश भाग है।

तस्मादिमां होकान्त्सर्वतः समुद्रः पर्येति । श० ९।१।२।३॥ अर्थात्—( इस सौर जगत् सम्बन्धी ) सब ही लोकों को समुद्र सब स्रोर से घरता है । ऋर्थात पृथिवी के सिवा दूसरे लोकों की भी यही दशा है ।

#### सूर्य

स वा एष ( भ्रादित्यः ) न कदाचनास्तमेति नोदेति तं यद्स्तमे-तीति मन्यन्ते ऽह एव तद्नतमित्वा ऽधात्मानं विपर्यस्यते राश्रिमेवाव-स्तात् कुरुते ऽहः परस्ताद्य यदेनं प्रातरुदेतीति मन्यन्ते राश्रेरेव तद्नतमित्वाथात्मानं विपर्यस्यते ऽहरेवावस्तात्कुरुते राश्रिं परस्तात्स

### वा एष न कदाचन निम्नोचित । ऐ० ब्रा० ३ । ४४ ॥१

अर्थात्—वह (सूर्य) न कभी अस्त होता है, न उदय होता है। उस (सूर्य) को जब अस्त हो रहा है, ऐसा (साधारण लोग) मानते हैं तो दिन के अन्त को प्राप्त करके अपने द्वारा दो विरोधी भाव उत्पन्न करता है, अर्थात् रात को ही इस ओर बनाता है, दिन को दूसरी ओर। और जो (साधारण लोग) मानते हैं, िक यह (सूर्य) प्रातः उदय होता है, तो रात के अन्त को प्राप्त होकर अपने द्वारा दो विरोधी भाव उत्पन्न करता है, अर्थात् दिन को ही इस ओर बनाता है, रात को उस ओर। वह (सूर्य) कभी नहीं छुवता।

#### प्राणापान

### प्राणापानौ पवित्र । तै॰ ब्रा॰ ३।३।४।४॥

भर्यात् —प्राय घ्रोर अपान पवित्र करने वाले हैं। पवित्र कुरा के बने होते हैं। उन दोनों से यह में जल छिड़क कर पदार्थों को पवित्र करते हैं। पवित्र करने से ही उनका पवित्र नाम पड़ा है। मनुष्य शरीर में भी रक्त को प्रायापान पवित्र करते हैं। इसी लिए ब्राह्मय कहता है, प्रायापान पवित्र करने वाले हैं।

प्राचोदान के सम्बन्ध में भी ऐसा ही कहा है। देखो शतपथ ११८१।

शताथि शतानि पुरुषः समेनाष्टौ शता यन्मितं तद्वदन्ति । स्रहो-रात्राभ्यां पुरुषः समेन तावत्कृत्वः प्राग्गीत चाप चानिति॥

श० १२।३।२।⊏॥

अर्थात्—१००×१००+⊏००=१०८० इतने परिमाण वाला पुरुष है, इस लिए कहते हैं, दिन और रात में पुरुष इतनी वार ही प्राण लेता है ( और इतनी वार ही ) अपान लेता है । अर्थात् १०⊏००+१०⊏००=२१६००।

हम शरीरशास्त्र सम्बन्धी समस्त आधुनिक ग्रन्थों से जानते हैं, कि एक सिनट में पुरुष १५ बार श्वास खेता है। इस प्रकार एक घषटे में ६०×१४=६०० श्वास हुए। त्रौर २४ घषटों में ६००×२४=२१६०० श्वास ही बनते हैं।

#### वर्षा

तस्माद् बृहतस्तोत्रे दुन्दुभीनुद्धादयन्ति वर्षुकः पर्जन्यो भवति । जै॰ ब्रा॰ १११४३॥ मधी<sup>त</sup>—<sup>इस</sup> लिए बृहतस्तोत्र में दुन्दुभिन्नों को बजाते हैं, बादल बरसने वाला होता है।

जब बादल घिरे हुए हों, तो ऊंचा शब्द करने से वर्षा ब्रारम्भ हो जाती है। कारमीर देश में ब्रमस्नाथ की यात्रा करते हुए हत्यारे तालाब के निकट ऊंचा बोलना वर्जित है। ऐसा करने से वहां बरफ गिरने लगती है। इस लिए ब्राह्मण का लिखना उचित ही है।

# पृथिवी की पूर्वावस्था

प्रजापंतेर्वा पतज्ज्येष्ठं तोकं यत्प्वतास्ते पक्षिणा आसंस्ते यत्र यत्राकामयन्त तत्परापातमासताथ वा इयं तर्हि शिथिलासीत्तेषामिन्द्रः पक्षानिक्कृतत्तिरिमामदंदये पक्षा आसंस्ते जीमृता अभवस्तस्मात्ते गिरिमुपष्ठवन्ते योनिश्चेषामेष तस्माद्विरौ भृथिष्ठं वर्षति ।

का० सं० ३६।७॥

अर्थात्—प्रजापित = सूर्य के ये बड़े पुत्र हैं, जो बादल हैं। वे पिल्यों के समान पंख रखते थे (अर्थात उड़ने वाले हैं।) वे जहां २ कामना करते हुए, वहीं पर (वर्षा-रूप में) गिर कर ठहरे। तब यह पृथिवी शिथिल्ड थी ( अर्थात इस का जनर का भाग कठिन नहीं हुआ था।) इन्द्र अर्थात् वायु और विश्वत ने उन बादलों का उड़ना बन्द करके, उन्हें वरसाया और इत पृथिनी को जलमय करके इसे इह, किया। (तब पृथिनी का जनरका भाग ठंडा होकर सख्त हो गया। जो उन बादलों क पर थे, वहां (पृथिनी में से) पनैत बनों। इस लिए बादल पनैतों को दौड़ते हैं। पनैत ही बादलों की योनि ( उत्पत्ति स्थान) है। इसी लिए पनैत में बहुत वर्षा होती है।

# धातुओं को टांका लगाना

ल्रवर्णेन सुवर्ण संद्ध्यात् । गो० पू० १ । १४ ॥ भ्रथीत्—जनम से सोने को टांका लगावे । सुवर्णेन रजतम (संद्ध्यात्)। गो० पू० १ । १४ ॥ भ्रथीत्—सोने से बान्दी को टांका लगावे।

९ तुलनाकरों मै० सं०३ । ⊏ । ६ ॥ का सं०२ ४ । १० ॥ २ तुलनाकरों मै० सं०९ । १० | १३ ॥

# रेखागणित (Geometry)

ब्राह्मण काल में रेखागणित का ज्ञान भी पर्याप्त बड़ा हुआ था। इस का विस्तृत वर्णन तो शुल्बसूत्रों के स्थान में किया जायगा। यहां पर केवल उन स्थलों का संकेत करना अभिप्रेत है, जहां पर ब्राह्मणों में ऐसा वर्णन मिलता है।

शतपथ १०।२।२।४-८॥ में चतुरश्रदयेनचिति का कुछ वर्णन पाया जाता है। इस में मध्य में चार अश्र, पर्चों के दो अश्र (squares) ग्रौर पूंछ का एक अश्र होता है। सब मिल कर सात अश्र हो जाते हैं। इस लिए शतपथ कहता है—

स वै सप्तपुरुषो भवति ।'''चत्वारो हि तस्य पुरुषस्यात्मा त्रयः पत्तपुञ्छानि । १० । २ । २ । ५ ॥

म्प्रयोत्—वह वेदि सात पुरुष वाली होती है।'''चार ( अश्र ) उस पुरुष का शरीर ख़ौर तीन ( अश्र ) पत्न ख़ौर एंझ के।

इस वेदि का स्त्राकार रयेन पत्ती के समान होता है। इसके बनाने वाले को अओं (triangle) का पूरा झान होना चाहिए।

कई साधारण लोग इस कठिनरूप वाली वेदि को न बना कर एक अश्र वाली वेदि ही बनाते थे । उन का शातपथ खगडन करता है—

तद्धेके । पकविधं प्रथमं विद्धाति ः न तथा कुर्यात् । १०।२।३।१७॥ तस्मादु सप्तविधमेव प्रथमं विद्धीत । १०।२।३।१८॥

मर्थात्—कई एक (साधारण लोग) एकविध एक ही मश्र पहले बनाते हैं।... वैसा न करें।

इस लिए पहले ही सात प्रकार की बनावे । काठक संहिता में वेदियों के भौर भी रूप कहे हैं— प्रउगचितं चिन्चीत । २१ । ४ ॥ भ्रथीत्—प्रउगचित (briangle) रूप वाली भ्रमि का चयन करे । उभयतः प्रउगं चिन्चीत । २१ । ४ ॥

मर्थात्—दोनों ग्रोर (Squares) रूप वाली मिन्न बनावे ।

रथचक्रचितं चिन्वीत । २१ । 😮 ॥

मर्थात्—रथचक के समान गोलाकार मिम चयन करे।

द्रोणचितं चिन्वीत । ३१ । ४॥

अर्थात-होणाकार (trough) चिति चिने 1

इसी प्रकार श्रीर भी अनेक प्रकार की वेदियां शतपथ, तैतिरीय संहिता, काठक संहिता त्रादि में कही गई हैं । इन के बनाने वालों को रेखागियात के कई किस्न रहस्यों का भी ज्ञान था । इस बात का विशेष उल्लेख जर्मन विद्वान सकी ने किया है। देखो Z. D. M. G. सन् १६०१, प्र० ४४३-४७६।

#### स्वर्श

बाह्यगायनथों में सब शभ कमों का फल स्वर्ग कहा गया है-ये हि जनाः पुण्यकृतः स्वंगे लोकं यन्ति । श० धपाधादा। द्यर्थात--जो मनुष्य पुराय कर्भ करने वाले हैं, वे स्वर्ग लोक को जाते हैं। यही स्वर्ग लोक यज्ञ, तप चादि से भी प्राप्त होता है। देवा वै यज्ञेन श्रमेण तपसाहतिभिः स्वर्गे होकमायन ।

पे० ब्रा० है। ४२॥

प्रधात-विद्वान जन यज्ञ से, श्रम से, तप से श्रीर श्राहृतियां देकर स्वर्ग लोक को प्राप्त हुए ।

स्वर्गलोक क्या है, ग्रीर बाह्यण वालों का स्वर्ग से क्या अभिप्राय था. यह वडा संदिग्ध विषय है। एक जगह पर कहा गया है-

महस्त्राध्वीने वा इतः खर्गी लोकः । ऐ० ब्रा० २।१७॥

मर्थात-एक तेज़ घोड़ा हज़ार दिन में जितना चलता है, उतना ही यहां से स्वर्गलोक है। फिर दूसरे ब्राह्मण में कहा है-

चतश्चत्वारिक्शादाश्वीनानि सरस्वत्या विनशनात् प्रज्ञः प्रास्त्र-वणस्तावदितः खर्गो छोकः सरखतीसम्मितेनाध्वना स्वर्गे लोकं थन्ति। तां० २५। १०। १६॥

ग्रर्थात-चवालीस त्राधीन सरस्वती के विनशन से छन्न का स्थान है। उतना ही यहां से स्वर्ग लोक है। सरस्वती सम्मित मार्ग से ही स्वर्ग लोक को जाते हैं।

दोनों बाह्यणों के कथन में कुछ भेद है। यह भेद क्यों पड़ गया, इस का कारण ढुंढना चाहिए । ऐतरेय ब्राह्मण वाले सहस्र पद का अर्थ बहुत भी हो सकता है । सहस्र ग्रीर शत शब्द बहवाची माने गए हैं ।

शतयोजने ह वा एष ( भ्रादित्यः ) इतस्तपति । की॰ ८।३॥

मर्थात्— अनेक योजन यहां से सूर्य तपता है। इस प्रकार पूर्वोक्त दोनों ब्राह्मणों में से तायड्य ब्राह्मण का कथन युक्ति युक्त हो सकता है। इम पहले पृ० १५ पर लिख जुके है कि तायड्य लोग नर्भदा के उत्तर भाग में रहते थे। वहां से हिमालय प्रदेश की दूरी लगभग चवालील श्राश्वीन ही है। हिमालय ही पुराने श्रार्थों का स्वर्गाकोक था। वहीं इन्द्र नाम के सहलों राजाओं ने राज्य किया है।

ब्रह्मणों में कई स्थानों १र सुर्थ लोक भी स्वर्गलोक कहा गया है— एष ( आदित्यः ) स्वर्गों लोकः । तै० ब्रा० ३।⊏।१०।३॥

स्थित — यह सूर्य ही स्वर्ग लोक है । यह स्वर्ग लोक मृत्यु के श्वनन्तर ही प्राप्त होता है। ओर इस पृथिवी पर का स्वर्गलोक हिमालय तो पुरुषार्थी को सदा ही प्राप्त था। सम्भवतः इसका यह भी अभिप्राय हो सकता है, कि इस जन्म के पुषय कर्मों के भारी फल अगले जन्म में ही सुखविशेष के रूप में मिलते हैं, साधारण फल इस जन्म में भले ही मिलें।

च्चोर भी ब्रनेक पदार्थ हैं, जो स्वर्गलोक के नाम से पुकारे गए हैं। सबका भाव यही प्रतीत होता है कि सुखिबिशेष का ही नाम स्वर्गलोक है, चाहे वह इस प्रथिवी पर भोगा जावे, या ईश्वर की इस अथाह सृष्टि में से किसी च्चौर लोक में। होगा वह लोक भी ऐसा ही। हां, इतना सम्भव है कि वहां दुःख कुक कम हों।



# ग्यारहवां अध्याय

# चार वर्ण

इस चाध्याय में ब्राह्मण काल सम्बन्धी अब यह झन्तिम बात कह कर हम ब्राह्मणों के विषय की समाप्ति करेंगे। ब्राह्मणों में मनुष्यों के प्रसिद्ध चार विभागों का वर्षान मिलता है। शतपथ ब्राह्मण में कहा है—

चत्वारों वे वर्णाः । ब्राह्मणो राजन्यो वैश्यः शुद्धः । प्राप्राधार॥ ब्राचीत्—वर्षे चार ही हैं । ब्राह्मण, राजन्य, वैश्य, शुद्ध । फिर मैत्रायणी संहिता में भी कहा है—

चत्वारो वै पुरुषा ब्राह्मणो राजश्नयो वैश्यः शुद्धः । अक्षाह्॥ व्रर्थात्—चार प्रकार के ही मतुष्य हैं, ब्राह्मण, राजन्य, वैश्य, शूद्र । इन चारों का ब्रब क्रमशः वर्षन किया जाता है ।

ये ब्राह्मण ही हैं, जो मनुष्यदेव हैं---

अथ हैते मनुष्यदेवा ये ब्राह्मगाः । प० १।१॥

त्रथित--यही मनुष्यों में देव हैं, जो बाह्मण हैं। श्रथीत ब्राह्मण को बहुत विद्वान् होना चाहिए।

फिर कहा है--

आग्नेयो वै ब्राह्मणः । तै० ब्रा० २।७।३।१॥

म्रर्थात्—म्रिमि के गुर्यों से विभूषित ही ब्राह्मण हैं । वे ज्ञानवान, तेजोमय म्रादि हैं।

ब्राह्मण के अवश्य ही सब संस्कार होने चाहिए, इस विषय में कहा है--

एव ह वै सान्तपनो ऽग्निर्यद् ब्राह्मणो यस्य गर्भाधान-पुंसवन-सीमन्तोन्नयन-जातकर्म-नामकर्ण-निष्क्रमण-अन्नप्राशन-गोदान-चू-डाकरण-उपनयन-आप्नावन-अग्निहोत्र-व्रतचर्यादीनि कृतानि भवन्ति स सान्तपनः। गो० पू० ३। २३॥

ग्रथित्—यह सान्तपन अप्ति ही है, जो ब्राह्मण है, जिस के गर्भाधान से लेकर ब्रतचर्यादि संस्कार किए गए हैं, वह सान्तपन है ।

मनुष्यों में ब्राह्मण क्यों श्रेष्ठ माना गया है, इस विषय में कहा है—

ब्रह्म हि ब्राह्मणः। श०५।१।५।२॥

ग्रथत्-वेद ही ब्राह्मण है।

वेद आर्थ जाति का सब से बड़ा कोष है। उस कोष की जो कोई रचा करता था, वह आर्थी के लिए अत्यन्त मान्य होता था। ब्राह्मण वेद को कराटस्थ रखता था, वेद को पढ़ाता था, इस लिए ब्राह्मण ही मान्य दिष्ट से वेद कहा गया है।

हम पसले कह चुके हैं कि ब्राह्मण को तो कभी भी खुरान पीनी चाहिए। इस का भाव यही है कि ब्राह्मण को कोई ऐसा काम न करना चाहिए, जिस से उस की ख़द्धि श्रष्ट हो। इसी भाव से ब्राह्मण में कहा है—

श्रशिव इव वाऽ एष भक्षो यत्सुरा ब्राह्मणस्य । रा॰ १२ हा १।५॥ अर्थात्—श्रकल्याणकारी के समान ही यह भोजन है, जो सुरा है, ब्राह्मण का । दीचित होते हुए क्विय श्रोर वेश्य भी कुछ काल के लिये ब्राह्मण श्रयात् सौम्य स्वभाव वाले. सत्यवक्ता, तपस्वी बनते हैं, यह ब्राह्मण कहता है—

स ( क्षत्रियः ) ह दीक्षमाण पव ब्राह्मणतामभ्युपैति । पे० ७।२३॥ ब्राथीत्—वह ( चित्रय ) ही दीचित होकर ब्राह्मणपन को प्राप्त होता है । तस्माद्षि (दीक्षितं ) राजन्यं वा वैश्यं वा ब्राह्मण इत्येव ब्र्याद् ब्राह्मणो हि जायते यो यक्षाङ्जायते । श० ३।२।१।४०॥

भ्रथीत्—इसी लिए ( दीचित ) त्तिभय अथवा वैरय ( हो, उसे ) ब्राह्मण ही कहे । ब्राह्मण ही उत्पन्न होता है, जो यह से उत्पन्न होता है।

य उ वे कश्च यजते ब्राह्मणीभूयेवेव यजते । रा॰ १३।४।१।३॥ ग्रथित--जो कोई ही यज्ञ करता है, ब्राह्मण हो कर ही यज्ञ करता है। ब्राह्मण ग्रपना समय गाने बजाने में कभी नष्ट न करे । हां वेद का स्वरसहित पहना तो उस का धर्म ही है--

ब्राह्मणो नेव गायेश्न नृत्येत् । गो० पू० २ । २१ ॥ प्रधीत्—-ब्राह्मण न ही गावे, न नाचे । ब्राह्मण को ब्रह्मवर्चसी=वेद के तेज वाला बनना चाहिए—-तद्भयेच ब्राह्मणोनेष्ठव्यं यद्ग्रह्मवर्चसी स्यादिति । श० १।९।३।१६॥ प्रथीत्⊸-यह ही ब्राह्मण को इष्ट होना चाहिए, जो ब्रह्मवर्चसी होवे । बाह्यों मे विद्वान् ही वलवान् है, क्योंकि कहा है— यो वे ब्राह्मणानामनुचानतमः स एषां वीर्यवत्तमः । श० श्राह्महाधा। अर्थात्—जो ही ब्राह्मणों में परम विद्वान् है, वह इन में ब्रत्यन्त बलवान् है। इस बलवान् ब्राह्मण के कौन से शक्ष हैं—

पतानि वै ब्रह्मण आयुधानि यद्यज्ञायुधानि । पे० ब्रा० ७११६॥ व्रथीत--यही ब्रह्म=सीम्यशक्ति के शक्त हैं, जो यह के शक्त हैं। तस्माद् ब्राह्मणो मुखेन वीर्यङ्करोति मुखतो हि सृष्टः।

ता•६।१।६॥

द्रार्थात.—इस लिए ब्राह्मण मुख से ही अपना बल दिखाता है। भुख अर्थात् मुख्य गुर्णों से ही उत्पन्न हुआ है। ज्ञान ही मुख्य गुर्णा है। पूर्वोक्त विद्या श्चादि गुरायुक्त ब्राह्मण ही सर्वत्र मान की दृष्टि से देखे जाते थे।

# क्षत्रिय

क्षत्रं राजन्यः । ऐ० ब्रा० = । ६॥ मर्थात्—बलह्य ही चत्रिय है।

क्षत्रं हि राष्ट्रम् । ऐ० ब्रा० ७ । २२ ॥

अर्थात्—वलरूप का अस्तित्व ही राज्य है । बलहीन जातियां राष्ट्र को ठीक नहीं रख सकर्ती ।

# क्षत्रियों की सम्पत्ति

तस्मातु क्षत्रियो भूयिष्ठं हि पश्चनामीष्ठे । गो० उ० ६ । ७॥ भर्यात्—इस सिए चित्रय सब से अधिक पशुत्रों का स्वामी होता है । इससे प्रकट होता है कि राजाओं के पास सहसों घोड़े, गो आदि होने चाहिएं।

क्षत्रियों और ब्राह्मणों का सम्बन्ध तद्यत्र ब्रह्मणः क्षत्रं वशमेति तद्राष्ट्रं समृद्धं तद्वीरवदाहास्मिन् वीरो जायते। पे० ब्रा० ८।९॥

मर्थात-जहां ज्ञानशक्ति के भाश्रय बलशक्ति काम करती है, वही राष्ट्र सम्पत्ति-

१ तुलना करो मन्तः—

वाक्शस्त्रं वै ब्राह्मणस्य तेन हन्याद्रीत् द्विजः ॥११।३३॥

शाली ( होता है ) वही राष्ट्र नीरों वाला होता है। इसी राष्ट्र में वीर=शक्तिशाली पुरुष व्हपन होता है।

इस कथन में स्पष्ट उपदेश किया गया है कि ज्ञाजियों को विद्वानों के आधीन रह कर ही राज्य प्रवन्ध करना चाहिए । वेदादि शाखों में प्रानेक स्थानों पर कहा गया है, कि संसार के कल्याय के लिए, भुजबल और ज्ञानवल को परस्पर मिल कर काम करना चाहिए । जो आधुनिक प्रन्थकार पुराने ज्यायों को बाह्मयों के आधिपत्य के नीचे दवा हुआ समफते हैं, उन्हों ने आर्थ जाति के मान को नहीं समफा । आर्थ जोन विद्याबल को सब बलों में सर्वोपरि मानते थे । ब्राह्मण में वह बल पूरे रूप से पाया जाता है, ऐसा पूर्वों का प्रमायों द्वारा प्रकट किया जा चुका है । इस लिए ज्ञान-बल को बाह्मणों के साथ मिल कर ही काम करना चाहिए।

यो वै राजा ब्राह्मणाद्वलीयानिमन्नेभ्यो वै स वलीयान्भवति ।

श्रु । ४। ४। १५॥

अर्थात्—जो राजा बाह्मण से निवंख है (जिस के पास विद्वान् बाह्मण नहीं हैं) वह राजुर्ज्जों से बल वाला होता है। अर्थात् विद्वान् ब्राह्मणों के मन्त्री आदि पदों को सुक्षोभित न करने पर राजा के राजु बढ़ जाते हैं।

तत्तद्वक्ल्प्समेव । यद्वाह्मणो ऽराजन्यः स्याद्यद्यु राजानं लभेत समृद्धं तदेतद्व त्वेवानवक्ल्प्सं।यत्त्वित्रयो ऽब्राह्मणो भवति यद्ध किं च कर्म्म कुरुते ऽब्रस्त् ब्रह्मणा मित्रेण न हैवास्मै तत्समृध्यते तस्मादु क्षित्रियेण कर्म करिष्यमाणेनोपसर्तन्य एव ब्राह्मणः सर्थ्वहैवास्मै तद्ब्रह्मप्रसूतं कर्म ऽर्ध्यते । श० ४।१॥॥॥

श्रयात—तव यह युक्त ही है, कि ब्राह्मण राजा के बिना ही हो । यदि (ब्राह्मण) राजा को प्राप्त ही करे, यह (दोनों ब्राह्मण श्रोर राजा या चित्रय) के लिए कल्याणकारी होता है । यह सर्वथा श्रयुक्त है, कि चित्रय=राजा ब्राह्मण के बिना हो । क्योंकि जो कर्म वह करता है, ब्रह्म और मित्र से श्रप्रस्त, नहीं वह इस के लिए समृद्धियुक्त होता । इस लिए जब चित्रय कोई (भारी श्रोर साहस का) काम करने लगे तो ब्राह्मण के समीप जावे, क्योंकि ब्राह्मण से बताए हुए कर्म में वह सफल होता है ।

जों, सौम्य गुण्युक्त निष्कपट विद्वान, सात्विक स्वभाव वाला व्यक्ति है, उसे राजा की कोई आवश्यकता नहीं। प्रथम तो उस के राष्ट्र होते ही नहीं, ब्रोर यदि होते हैं, तो उन्हें सचा बाह्याण अपनी वाणी से परास्त कर वेता है। चित्रिय को वस्तुतः पदे पदे बाह्याण की बड़ी आवश्यकता है। ठीक सम्मति से चित्रिय सफल हो जाता है। चन्द्रग्रुस, एक बाह्यण की सम्मति से ही कितना महान् वन गया। अतः पूर्वोक्त बाह्याण राजनीति के वास्तिविक तस्व को बताता है।

#### क्षत्रिय के शस्त्र

पतानि क्षत्रस्यायुधानि यद्श्वरथः कवच इषुधन्व । ऐ० ब्रा॰ ७। १९॥

त्रर्थात्—यही चात्र वल के राख हैं, जो घोड़ा, रथ, कवच, तीर ग्रीर धतुष । युद्धं वे राजन्यस्य वीर्यम् । श० १३।१।५।६॥ प्रथीत—यद्ध ही चत्रिय का बल है।

#### राजा

तस्माद्राजा बाहुबळी भाछुकः। २० १३।२।२।८॥

प्रथित—इस लिए बाहुबळ युक्त राजा प्रिय होता है।

तस्माद्राजोरुबळी भाछुकः। २० १३।२।२॥

प्रथित—इस लिए जंधा में वलवान राजा प्रिय होता है।

नाऽराजकस्य युद्धमस्ति। तै० ब्रा॰ १।५।९।॥

प्रथित—जिस देश में घराजकता है, वह देश किसी से युद्ध नहीं कर सकता।

जिस देश के लोग परस्पर लड़ते मराइते हैं, जहां कोई नियम नहीं है, वहां ऐसा ही हाल होता है।

# राजा युद्ध में कैसे जाता था

तद्यथा महाराजः पुरस्तात्सैनानीकानि प्रत्युद्याभयं पन्थानम-न्वियात् । कौ० ५ । ५ ॥

श्रर्थात्—तो जिस प्रकार एक वड़ा राजा सब से द्यागे सेना के अप्रभाग को कर के निभय हो कर मार्ग को तय करता है।

इस से ज्ञात होता है कि चित्रिय सम्राट्युद्ध में जाते समय सेना के अप्रभाग को ऋगि रखते थे।

### वैश्य

राष्ट्राणि वै विशः। ऐ० ब्रा० ८। २६॥

अर्थात--वैश्य ही राष्ट्र हैं । वैश्य के धन कमाने पर ही राज्य में सब वर्षों का काम चलता है ।

वैश्यों का वर्षन इन ब्राह्मणों में थोड़ा ही मिलता है।

#### ग्रह

प्राचीन शास्त्रों में शूब की बड़ी निन्दा पाई जाती है। इस का अभिप्राय यह नहीं है कि आर्थ लोग शुद्रों के विरोधी थे। आर्थ सम्यता में शुद्र उसी को कहा गया है, जो यहा किए जाने पर भी पढ़ लिख न सके, मूर्ख का मूर्ख रहे। वह संसार में किसी प्रकार भी उन्नति नहीं कर सकता। ऐसे आदिमयों के काम तो दूसरों की सेवा और उदरपूर्ति ही हैं। इसी लिए ब्राह्मण कहता है—

तस्मात्पादावनेज्यस्नाति वर्द्धते पत्तो हि स्ट्रष्टः । तां ० ६।१।११॥ अर्थात-इस लिये पात्रों को घोता हुआ, अधिक इबि को प्राप्त नहीं होता, पात्रों से ही उत्पन्न हुआ २ है।

जो ब्रह्मानी है वह श्रम से ही अपना जीवन निर्वाह कर सकता है, इस लिए ब्राह्मण कहता है---

तपो वै ग्रदः। श० १३।६।२।१०॥ असर्य्यः ग्रदः। तै० १।२।६।७॥

भर्थात-अमरूप ही सुद्र है।

ज्ञानहीन ही सुद्र है।

ऐसे मुर्ख के समीप वेद का पड़ना निर्धिक है, इस लिए ब्राह्मण कहता है—
पद्यु ह वा एतच्छ्मशानं यच्छ्रद्रस्तस्माच्छ्रद्रसमीपे नास्येतव्यम ।
वेदान्तसूत्र १।३।३८॥ पर शङ्करभाष्योद्धत किसी ब्राह्मण का पाठ ।

अपर्धात --- पांव वाला चलता फिरता ही यह रमशान है जो सूद है, इस लिए (जिस प्रकार रमशान में स्वाध्याय वर्जित है, वैसे ही ) सूद के समीप नहीं पढ़ना चाहिए। इस का भाव तो यही था कि सूद को वेद का उपदेश सुनाने का कोई लाभ नहीं। मध्यम काल के तंग दिल लोगों ने यह ही समफ लिया कि यदि वेद पढ़ने वाले के पास से भी कोई शृह निकल जावे, तो शृह को दराड देना चाहिये। यह भाव नवीन स्मृतिकारों का है, वैदिकों का नहीं।

ग्रज्ञानी होने से ही शूद्र का यज्ञ में अधिकार नहीं है, इसी लिए कहा है— तस्माच्छूद्रों यज्ञें उनवक्त्याः। तै० सं० ७११।६॥ ग्रथीत्—इसी लिए शूद्र यज्ञ में ठीक नहीं समक्ता गया। यही चारों वर्ष थे। जो ग्रार्थ्य जाति के ग्रङ्ग थे।

#### वर्ण परिवर्तन

ब्राह्मणों के पाठ से पता लगता है कि यह चारों वर्ष साधारणतया जनम से ही माने जाते थे। ब्राह्मण अवश्य ही अपने लड़के को ब्राह्मण अर्थात् वेदवेत्ता बनाता था, ऋौर चित्रय अपने लड़के को युद्ध विद्या विशारद। ब्राह्मण पुत्र के लिए ब्राह्मण बनना है भी सरल। इसी लिए एक ही कुल में एक के पीछे दूसरा सहस्वों ब्राह्मण बनते गए थे। पर ब्राह्मणों का पाठ यह भी बताता है कि जन्म से वर्ष एक कड़ा नियम न था। तप से, ज्ञान से, घोर परिश्रम से, एक अब्राह्मण भी ब्राह्मण बन सकता था। इसी प्रकार विद्या गुणहीन एक ब्राह्मण भी नाममात्र का ही ब्राह्मण रह जाता था।

ब्राह्मण में कहा है-

ऋष्वयो वै सरस्वत्यां सत्त्मासत ते कवषमैळूषं सोमादनयन दास्याः पुत्रः कितवो ऽब्राह्मणः कथं नो मध्ये दीक्षिष्टेति।……स बहिर्धन्वोद्क्वह पिपासया वित्त पतद्गोनप्त्रीयमपश्यतः, प्रदेवत्रा ब्रह्मणे गातुरेतु, इति। पे० ब्रा०२। १९॥

भाशीत — ऋषि जन सरस्वती के तट पर यज्ञ करते थे, उन्हों ने कावाप पेलूष <sup>9</sup> को सीम से परे कर दिया, दासी का पुत्र, घोखा देने वाला, अनाह्यण, किस प्रकारय ह हमारे मध्य में वीचित हुआ है | वह बाहर जंगल में गया पिपासा से संतप्त | उसने यह अपोनष्त्र देवता वाला सक्त देखा । प्र देवता नहाणे गातुरेतु | ऋ० १०१६ ॥

९ इसी कवष ऐलूष सम्बन्धी एक कथा झागलेयोपनिषद् में मिलती है। वहां भी इसे दास्या: पुत्रक्ष कहा है । तुलना करो, कौ॰ ब्रा॰ ९२। ३॥

इस से प्रतीत होता है कि एक अवाह्मण भी मन्त्रों का द्रष्टा बन गया। उसे ही अवियों ने वेदार्थ द्रष्टा वाह्मण मान कर पुनः अपने यह में बुलाया। मानव जीवन के सम्बन्ध में ब्राह्मण का एक सुन्दर उपदेश अभिमान की निन्दा

अभिमान बड़ा बुरा कमें हैं । अभिमान करने वाले के जीवन से सारा रस उड़ जाता हैं। अभिमान और अत्यभिमान करने से ही जमेन जैसा बड़ा साम्राज्य परास्त हो गया। अभिमान को सब ही बुरा कहते आए हैं। प्राचीन काल में ब्राह्मण्यम्थ के प्रवक्तकर्ता ने भी इस तत्त्व को जान लिया था। इसी लिए शातपथ में कहा है—

तस्मान्नातिमन्येत पराभवस्य हैतन्मुखं यदितमानः । ५।१।१।१॥
प्रश्रीतः—इस लिए अतिमान=अभिमान न करे । हार, ऋषःपतन का ही यह
मुख है, जो अभिमान है ।



# बारहवां अध्याय आरण्यक ग्रन्थ

# १--आरण्यक शब्द और उस का अर्थ

अस्पय अर्थात एकान्त जङ्गल में रह कर यज्ञों के रहस्य के बताने वाली जिस विद्या का पाठ किया जाता था, वह विद्या जिन अन्थों में बन्द है, उन्हें आरण्यक कहते हैं।

# २-सायण और आरण्यक शब्द का अर्थ

ऐतरेय ब्राह्मणभाष्य के प्राक्कथन में सायण लिखता है— आरण्यव्रतरूपं ब्राह्मणम् ।

ग्रर्थात् — जङ्गल में रहने वाले जो वानप्रस्थ लोग थे, वे जो यह ग्रादि करते थे, उन के इन यहाँ को बताने वाले ब्राह्मण के समान जो प्रन्थ हैं, वे ग्रारण्यक हैं।

पुनः ऐतरेयारायक भाष्य के प्राक्षथन में सायण लिखता है—
ऐतरेयब्राह्मणे ऽस्ति काण्डमारण्यकाभिधम् ।
अरण्य पव पाठ्यत्वादारण्यकमितीर्यते ॥ ५॥
सत्रप्रकरणे ऽनक्तिररण्याध्ययनाय हि ।

सत्रप्रकरण उनुक्तररण्याच्ययनाय हि । महाव्रतस्य तस्यात्र होत्रं कर्म विविच्यते ॥ ६ ॥

त्रर्थात्—ऐतरेय बाह्मण के अन्तर्गत ही आरगयक नाम वाला कागड है। वन में ही पढ़ाये जाने के थोग्य होने से इस का आरगयक नाम है।

सत्र प्रकरण में यह विषय नहीं कहा गया, क्योंकि इस का वन में ही पाठ होता है। उस वन में 'पढ़े जाने वाले महात्रत का यहां होत्रकर्म विचार किया जाता है।

सायणप्रदर्शित पूर्वोक्त दोनों अर्थी में थोड़ा सा भेद है। इसी कारण से योहप में पहले को मानने वाले वैवर और डाइसन और दूसरे अर्थ को मानने वाले श्रोल्डनवर्ग श्रीर मैकडानल आदि हैं। 9

हमारा विचार है कि अभी तक सारे आरवयक प्रन्थ नहीं मिसते । सम्भव है ऐसे भी आरवयक प्रन्थ हों, जिन में सायण का एक अर्थ घटे, और ऐसे भी हों, जिन में दूसरा अर्थ घटे।

१ कीथ ऐतरेय भारायक भूमिका ए० १४।

#### रहस्य

श्रारायकों का पुराना नाम रहस्य भी है । गोपथ ब्रा॰ पू॰ २। १०॥ में यही नाम मिलता है। मनु २। १४०॥ में भी यही नाम मिलता है। हम प्र॰ १०० के इसरे टिप्पण में कह चुके हैं, कि मस्करी रहस्य शब्द का भारपयक ही श्रर्थ करता है। बासिष्ठधर्मसुत्र ४। ४॥ में निम्नलिखित पाठ है—

# तस्या भर्तरभिचार उक्तं प्रायश्चित्तं रहस्येषु

ग्रथातः — उस स्वतन्त्र (कुमार्गगामिनी) स्त्री के पति का अभिचार ग्रीर प्रायश्चित रहस्य में कहा गया है। इस स्त्र का संकेत बृहदारण्यक के अन्तिम भाग की बोर प्रतीत होता है। यदि हमारा अनुमान ठीक है, तो यहां भी रहस्य शब्द से आरण्यक का ही अभिप्राय लिया गया है।

### अनेक आरण्यक ब्राह्मणों का भाग मात्र थे

हम पृष्ठ १०० के चीये नोट में बोधायन धर्मसूत्र ३।०।०।१६॥ के प्रमाय से यह बात दिखा चुके हैं, कि मारायक का वचन भी ब्राह्मग्रा कह कर लिखा गया है। दूर क्यों जावं,बृह्दारायक शतपथ ही का तो भागहे। ऐसे ही जैमिनीय श्रारायक भी जैमिनीय शाह्मण का भाग है।

# अनेक उपनिषद् आरण्यकान्तर्गत हैं

इस समय जो मनेक उपनिषद् मन्य मिलते हैं, उन में से कई एक मारायक प्रन्थों का भाग ही हैं। ऐतरेयोपनिषद् ऐतरेयारायकान्तर्गत है, कौषीतिक उपनिषद् शाङ्खायनारायकान्तर्गत, तैत्तिरीयोपनिषद् तैतिरीयाराययकान्तर्गत है, इत्यादि ।



### उपलब्ध आरण्यकों का वर्णन

# तेरहवां अध्याय उपलब्ध आरण्यकों का वर्णन

# ऋण्वेदीय आरण्यक १— पेतरेय आरण्यक ै

ग्र नथ परि मा ण—ऐतरेय श्रारायक में कुल पांच श्रारायक हैं। यहले भारायक में ४ ग्राध्याय, दूसरे में ७, तीसरे में २, चौथे में १, ग्रौर पांचवें में ३ श्राध्याय हैं। सब मिला कर श्राध्याय संख्या १८ है। प्रत्येक श्राध्याय खगडों में विभक्त है।

वि दो व ता यें — प्रथमारण्यक में महाव्रत का वर्धन है। ऐतरेय ब्राह्मण ३११-३८॥ आदि में गवामयन का वर्धन है। उसी गवामयन में महाव्रत का भी एक दिन होता है। उस दिन के प्रात:, माध्यन्दिन और सायं सवनों का यहां उल्लेख है। इस भारत्यक की भाषा ब्राह्मणशैली की सी ही है।

दूसरे आरण्यक के दो स्पष्ट विभाग हैं। श्रष्याय १-३ में उक्य का अर्थ बताया गया है। अध्याय ४-६ उपनिषद् है।

तीसरे आरण्यक में संहिता के भेदों का कथन किया क्-

अथातो निर्भुजप्रवादाः । पृथिव्यायतनं निर्भुजं दिव्यायतनं प्रतृगुणमन्तरिक्षायतनमुभयमन्तरेण । ६।१।३॥

मर्थात — निर्मुज=विना विभक्त हुई २ संहिता के मब उचारण (कहे जाते हैं।) इस निर्मुज=मूल संहिता का पृथिवी निवास है। प्रतृषण=पदपाठ का बौ स्थान है। उभयमन्तरेण=कमपाठ का ऋन्तरिच स्थान है।

३। ४॥ में स्वर, स्पर्श ग्रीर जन्म झादि वर्षों के भेद कहे हैं । इस झारायक में ऋषियों के नाम अधिक झाते हैं।

चौथे आरण्यक में केवल महानाम्नी ऋचाओं का संग्रह है। ये ऋचार्ये सामवेद की नैगेय शाखा में भी मिलती हैं।

१ क-पेतरेय आरण्यकम्, सायसभाष्यसहितम् । सम्पादक राजेन्द्रलाल मित्र । एशियाटिक सोसायटी ऑफ बंगाल, कलकत्ता, सन् १८०६ । ख-पेतरेय आरण्यक, डाक्टर कीय सम्पादित, आक्सफोर्ड, सन् १६०६ ।

पांचवे आरण्यक में निष्केवल्य शक्त का, जो महावत के मध्यन्दिन सवन में पड़ा जाता है, वर्षन है। यह श्राख्यक सुत्रों से मिलती जुलती भाषा में है।

स दुः ल न—ऐतरेय महिदास जो ऐतरेय ब्राह्मण का सङ्कलन श्रीर प्रवचन कर्ता है, ब्रारण्यक के भी पहले तीन श्रारण्यकों का प्रवचन करने वाला है।

चौथे सारायक का सङ्कलन आश्वलायन ने किया था। षड्गुरुकिण्य ऋक्-सर्वानुकमणी वृत्ति की भूमिका में लिखता है—

शौनकीयं च दशकं तिच्छष्यस्य त्रिकं तथा।
द्वादशाध्यायकं सूत्रं चतुष्कगृह्यमेव च॥
चतुर्थारण्यकं चेति ह्याश्वलायनसूत्रकमः।

अर्थात्—शोनक ने ऋष्वेद सम्बन्धी दस अन्य लिखे, छौर उस के शिष्य आश्वलायन ने तीन प्रन्थ लिखे ! वे तीन प्रन्थ ये हैं—(१) वारह छध्याय का श्रौतसूत्र, (२) चार छध्याय का ग्रह्मसूत्र, छौर चौथा आराग्यक, यही आश्वलायन के सूत्र हैं।

पांचवें ब्रारायक का सङ्कलन शाैनक ने किया है। ऐतरेय ब्रारायक के भाष्य में सायण कहता है—

अत एव पञ्चमे शौनकेनोदाहतः । १।४।१॥

ताश्च पश्चमे शौनकेन शाखान्तरमाश्चित्य पठिताः । शश्चश्य

अपर्यात्—पांचर्वे आरायक में शौनक ऐसा कहता है। इस से प्रतीत होता है, कि सायण की दृष्टि में पांचने आरायक का कहने वाला शौनक ही था।

ऐतरेय आरण्यक के पाठ के सम्बन्ध में अपने प्राक्षथन में कीथ कहता है-

"As might be expected they (the verbal coincidences between the Aitareya Bráhmana and the Aranyaka) are constant and show unmistakably the connexion of the two works."

अर्थात्—ऐतरेय ब्राह्मण और आर्ग्यक की भाषा में, उन के शब्द-प्रयोग में बहुत सहराता है। इस से ज्ञात होता है कि दोनों प्रन्थों का प्रस्पर सम्बन्ध है।

फिर अपनी भूमिका पृ॰ १ पर कीथ ने लिखा है-

"but it (the use of additional Mss.) establishes the fact that the tradition as to the text seems unbroken."

ऋर्थात् — अनेक हस्तिलिखित अन्थों के प्रयोग से निश्चित हो जाता है, कि आराग्यक का पाठ विना दुरने ऋादि के गुद्धरूप में ही हमारे तक चला आ रहा है।

#### २--शांखायन आरण्यक

श्र नथ परि माण — साङ्खायन ब्रास्त्यक में कुल पन्द्रह ब्रध्याय हैं। पहले ब्रध्याय में ८, इसरे में ९८, तीसरे में ७, चीथे में ९४, पांचवें में ८, छठे में २०, सातवें में २२, ब्राटवें में ९१, नवमें में ८, दश्वें में ८, ग्यारहवें में ८, बारहवें में ८, तेरहवें में ९, चौदहवें में २ खौर पन्द्रहवें में १ खगड है। कुल ब्रास्त्यक में १३७ खगड हैं।

वि रो प ता यें - यह आरायक प्राय: सब ही विषयों में ऐतरेय आरायक से बहुत मिलता जुलता है। जो महाव्रत आदि कर्तच्य ऐतरेय आरायक में कहे गये हैं, वही इस में कहे गये हैं।

इस के पहले दो ब्राध्याय किसी २ इस्तलेख में ब्राह्मण का भागही माने गए हैं। देशों में से उशीनर, मत्स्य, कुरुपआल और काशिविदेह का यहां वर्धन मिलता है।

इस के तीसरे अध्याय से कौषीतिक उपनिषद् का आरम्भ होता है, और छठे के अन्त में उपनिषद् समाप्त होता है। इस प्रकार उपनिषद् के चार अध्याय ही हैं।

स द्वः छ न - श्रारायक के अन्त में एक वंश मिलता है। उस में कहा हैगुणाख्याच्छाद्धायनादस्माभिरधीतम्। १५॥

अर्थात्-गुणाल्य शाङ्खायन से हम ने यह विद्या पढ़ी है।

यह अस्माभिः शब्द का प्रयोग करने वाले गुणाख्य शाङ्खायन के अनेक शिष्य होंगे, जिन्हों ने गुणाख्य शाङ्खायन से सुन कर इस आरण्यक को प्रचलित किया होगा । अथवा सारे १४ अध्यायों का प्रवलन शाङ्खायन ने किया होगा, और अन्तिम वंश का आधुनिक कम उस के शिष्यों ने जोड़ा होगा।

१ क-शाङ्कायन आरग्यक, प्रध्याय १-२ ॥ सम्पादक डा० वाल्टर फाइडलगडर बर्लिन सन् १६०० ।

ख-राह्मियन आरएयक अध्याय ७-१६॥ सम्पादक डा० कीथ, सन् १६०६। ग-राह्मियनारण्यकम्, बानन्दाश्रः प्ना, सम्पादक पं० श्रीघर शास्त्री पाठक । सन् १६२२।

# यजुर्वेदीय आरण्यक

# ३-- बृहदार गयक (माध्यन्दिन)

म्र नथ परि मा ण - इस म्रारायक में कुल ६ म्रध्याय हैं। पहले मध्याय में ६ ब्राह्मण, इसरे में ४, तीसरे में ४, चौथे में ४, पांचवें में १४, चौर छुठे मध्याय में ४ ब्राह्मण हैं। इस्त मिला कर सारे म्रारायक में ४४ म्रवान्तर ब्राह्मण हैं। प्रत्येक म्रवान्तर ब्राह्मण खर्गां या किंग्डिकार्यों में विभक्त है।

पांचवें झौर छठे अध्याय को आचार्यों ने खिल्छ माना है। इन छ: अध्याथों से पहले कभी दो अध्याय और थे, जो आस्त्रयक का भाग माने जाते थे । उन में कर्मकाण्डिवरोष लिखा है। शङ्कर आदि आचार्यों ने कर्मकांड विषयक होने से कालव आर्त्यक में उन पर अपना भाष्य नहीं किया । इसी लिये पीछे से वह दोनों अध्याय आर्त्यक से उंदा हो गए, औरआर्प्यक छ: अध्याय का ही रह गया।

वि दो प ता यें -यह श्रारायक माध्यन्दिन रातपथ का ही माग है। रातपथ १०।६।४॥ सं इसका श्रारम्भ होता है। पर रातपथ का श्रमाला सारा भाग ही भारत्यक नहीं है। जो श्रार्ययक है, वह श्राह्मण में से छांटर कर निकाला गया प्रतीत होता है। काणव श्रार्ययक से इन का अन्तर कुळ पाठभेदों के इप में ही है। जो विशेषतायें काणवबृहद्रारयक की श्रागे लिखी जायंगी, वही इस शाखा की समम्मनी चाहियें।

सं क छ न- इस का संकलन माध्यन्दिन शतपथ के साथ ही हुआ है। ४—इ ह दार एय क (का ण्व)

ग्रन्थ परिमाण-इस मारपयक में कुल छ: ब्राह्मण या मध्याय हैं। पहले मध्याय में ६ ब्राह्मण, दूसरे में ६, तीसरे में ६, चीचे में ६, चीरे पांचवें में १, जीर छटे में ५ ब्राह्मण हैं। सारे आरायक में कुल ४० ब्राह्मण हैं। प्रत्येक मज्ञान्तर ब्राह्मण खण्ड या किण्डकाओं में विभक्त है। प्रध्याय सम्बन्ध में इस प्राह्मण का भी वैसा ही हाल हुआ है, जैसा माध्यन्दिन आरग्यक का हाल पहले लिखा जा जुका है।

BRHADARANJAKOPANISHAD in der MADHJAMDINA-RECENSION, सम्पादक ओटो विहट्लिङ्क, सेंटपीटसैंबर्ग, सन् १८८६ | १ इस के अब तक अनेकों ही संस्करण झुप चुके हैं |

वि शेष ता यें - वैदिक वाह्मय का अध्ययन करने वाला, कौन ऐसा भद्र पुरुष है, जिस ने इस प्रन्थ का पाठ न किया हो । अत एव इस का संचित्र वर्षान ही यहां किया जाता है । इस आरंग्यक को उपनिषद् भी कहते हैं । यह नाम क्यों पड़ गया, इस का उत्तर इतना ही दिया जा सकता है कि इस आरंग्यक में आलङ्कारिक रूप से यह के रहस्य का थोड़ा सा वर्षान करके अधिकांश में आतंमहान के तत्वों का ही उपदेश किया है । याज्ञायरुक्य इस आरंग्यक का प्रधान पात्र है । उस के साथ विदेशां जानक का भी इस आरंग्यक में पर्याप्त भाग है । इसी आरंग्यक में संन्यास का स्पष्ट शब्दों में विधान पाया जाता है—

पतमेव विदित्वा मुनिर्भवति । पतमेव प्रवाजिनो लोकमिच्छन्तः प्रवजन्ति पतद्ध स्म वै तत्पूर्वे विद्वाःसः प्रजां न कामयन्ते कि प्रजया करिष्यामो येषां नो ऽयमात्माऽयं लोक इति ते ह स्म पुत्रैषणायाश्च वित्तैषणायाश्च लोकेषणायाश्च न्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्ति । अ।४।३।॥

अर्थात्-इसी आत्मा को जान कर मुनि होता है। इसी ब्रह्मलोक की इच्छा करते हुए परिव्राजक=संन्यास्मी संन्यास धारण करते हैं। पूर्व काल के विद्वान भी ऐसा ही कहते हैं और प्रजा की कामना नहीं करते । क्या प्रजा से हम करेंगे, जब कि यह आत्मा और यह लोक ही हमारे लिए इष्ट है। वे कहते हैं, पुत्रेषणा, वित्तेषणा, और लोकेषणा से उट कर भिचा वृत्ति ही करते हैं।

इसी झारवयक में गार्गी खोर मैत्रेयी जैसी श्वियां ब्रह्मवादिनीयों का उत्कृष्ट रूप उपस्थित करती हैं।

ब्रह्म, ब्रात्मा स्रोर पुनर्जन्म का इस स्रारण्यक में बड़ा विषद वर्णन किया गया है। ये सब बिषय द्यागे यथास्थान लिखे जायेंगे।

संसार का कोन सा देश है, कोन सी सभ्यता है, कोन सा ज्ञान विज्ञान है, जो इतने सत्यवक्ता, निस्पृह झात्मज्ञानी उत्पन्न कर सका है, जितनों का कि यहां उक्षेख मिलता है।

स्त द्धः छ न-शतपथ के पाठ से हमारा यह दह विश्वास हो गया है, कि बृहदारायक का सङ्कलन भी शतपथ बाह्मण के साथ ही हुन्ना था। ब्रारण्यक बाह्मण का श्रङ्ग है, उस से किसी प्रकार भी प्रथक् नहीं।

# ५--तै ति री या रण्य क

प्रनथ प रि मा ण—इस आराय्यक में कुल दस प्रपाठक हैं। दसवें प्रपाठक की बड़ी श्रस्त न्यस्त दशा है। सायग श्रपने भाष्य के आरम्भ में इसे खिल कागढ़ ही समफ्तता है—

यथा बृहदारण्यके सप्तमाष्टमाध्यायो<sup>२</sup> खिलकाण्डःवेनाचार्येरुदा-हृतौ, तथेयं नारायणीया व्याख्या याज्ञिक्युपनिषद्पि खिलकागुडरूपा तल्लक्षणोपेतत्वात् ।

अर्थात्.—जिस प्रकार बृहदारायक में सातवां र ब्रोर ब्राट्वां र ब्रध्याय ब्राचार्यों ने खिल कारड रूप माने हैं, उसी प्रकार यह नारायगोपनिषद्रूपी नारायण की व्याख्या खिलकारडरूपी याक्षित्रपुपनिषद् है, वैसे ही लक्तार्यों से युक्त होने से ∤

पहले प्रपाटक में २२ अनुवाक, दूसरे में २०, तीसरे में २१, चौथे में ४२, पांचवें में १२, छठे में १२, सातवें में १२, आठवें में ६, नवमें में १० अनुवाक हैं। इसवां प्रपाटक खिल ही नहीं, प्रस्युत उस की अनुवाक संख्या भी निश्चित नहीं है। सायण इस प्रपाटक के भाष्य के आरम्भ में लिखता है—

तत्र द्रविडानां चतुःषष्ठचतुवाकपाठः । आन्ध्राणामशीत्यनुवाकप्पाठः । कर्णाटकेषु केषाश्चिचतुःसप्ततिपाठः । अपरेषां नवाशीतिपाठः । तत्र वयं पाठान्तराणि यथासम्भवं सूचयन्तो ऽशीतिपाठं । व्याख्याख्यास्यामः ।

Ý

१ क-तेचिरीयारण्यकं सायणभाष्यसहितम् । सम्पादक राजेन्द्र लाल मित्र, एशियाटिक सोसायटी त्रॉफ बंगाल, कलकत्ता, सन् १८७२।

ख-तैतिरीयारण्यकं श्रीमत्सायणाचार्यं विश्वितभाष्यसमेतम् । भाग १, २, सन् १८६७, १८६८ ।

२ भाजकल का पांचवां ऋौर छठा अध्याय।

३ यह पाठ राजेन्द्र लाल के संस्करण का है। उसी के संस्करण में केवल ६४ ग्रज़-वाकों पर ही सायणभाष्य छपा है। ग्रनन्दाश्रम संस्करण में इस स्थान पर मूल में चतु:पष्टिपाठं ≃६४ ग्रज़ुवाकों के भाव का ही पाठ झापा गया है।

मर्थात्—नारायणोपनिषद् में म्रथमा तैत्तिरीयारायक के दशम प्रपाठक में द्राविख्याठ में ६४ म्रजुवाक हैं। म्रान्ध्रपाठ में ६० म्रजुवाक हैं। कर्णाटक के कई पाठों में ७४ म्रजुवाक म्रोर द्रतरों में ५६ म्रजुवाक हैं। ऐसी म्रवस्था में हम यथासम्भव पाठान्तरों को देते हुए ६० म्रजुवाकों वाले म्रान्ध्रपाठ का प्रधानस्व से व्याख्यान करेंगे।

अहो ! प्रचेषकों के प्रमाद ने इस आर्षप्रनय का कैसा हाल किया है । वेदभक्त बेचारा सायण भी पाठान्तर देने पर ही सन्तुष्ट हुआ है । मूल प्रनथ का उसे भी पता नहीं चल सका ।

ंवि शे ष ता यें — तैत्तिरीयोपनिषद् इसी च्यारययक का भाग है । सातवें प्रपाठक से च्यारम्भ हो कर नवमें के ग्रन्त में इस की समाप्ति होती है।

इसी मारायक में कई उपयोगी निर्वचन पाये जाते हैं-

कश्यपः पश्यको भवति । यत्सर्वे परिपश्यतीति सौक्ष्म्यातः । १। = । = ॥

ग्रथित — कश्यप देखने वाला होता है । जो (सर्वद्रष्टा परमात्मा ) सब कुछ देखता है, सुन्तम होने से ।

इसी आरायक में व्यास जी का नाम मिलता है—
स होवाच व्यासः पाराशर्यः । १।९।२॥
अर्थात्—वह पराशर का पुत्र व्यास बोला ।
१।१२।३॥ में सुनक्षयया मिलती है ।
१ । २० । १ ॥ में नरकों का वर्षन मिलता है ।
जलों के चार रूप कहे गए हैं—
चत्वारि वा अपार्थ रूपाणि । मेघो विद्युतः ! स्तनयित्सुर्वृष्टिः ।

चत्वारि वा अपाथ्य रूपाण । मधा विद्युतः स्तनायत्तुवृष्टः १ । **२४** । १ ॥

अर्थात्—चार ही जलों के रूप हैं । बादल, विज्ली, गर्जना झौर वर्षा। स्नौर भी छ: प्रकार के जल कह गये हैं—

- (१) वर्ष्याः—वर्ष के जल । १।२४।१॥
- (२) कूप्याः कूप के जल । शश्यारा।

- (३) स्थावराः—मील ग्रादि के जल । १।२४।२॥
- (४) बहुन्तीः-नदी त्रादिकों में बहने वाले जल । १।२४।१॥
- (१) सम्भार्याः—वड़े ब्रादि में पड़े जल ।
- (६) पत्वत्याः—चरमे ग्रादि के जल ।
  एक मन्त्र में किसी विचित्र रथ का वर्षन है—

रथ छ सहस्रबन्धुरं । पुरुश्चक छ सहस्राध्वम । १।३१।१॥ प्रथात —ऐसा रथ, जिस में एक हजार धुरे हैं, अनेक चक हैं, और एक हजार घोड़े हैं। यदि यह सर्व का वर्णन नहीं है, तो अवश्य किसी विचित्र रथ का वर्णन है। यज्ञोपवीत शब्द भी पहले पहले इसी आरणयक में मिलता है—

प्रस्तो ह वे यक्षोपवीतिनो यक्षः । "यत्किश्च ब्राह्मणो यक्षोपवी-त्यधीते यजत पव तत् । २।१।१॥

भ्रथित्—यज्ञोपनीत धारण किए हुए का यज्ञ भक्ते प्रकार स्वीकार किया जाता है। जो कुछ भी यज्ञोपनीत धारण किया हुन्ना ब्राह्मण पदता है। वह यज्ञ ही करता है।

श्रमण शब्द जो बौद काल में बौद भिच्नुओं का बोतक बना, इस आरग्यक २।७।१॥ में तपस्वी के प्रर्थ में मिलता है।

सब झारण्यकों में से तैत्तिरीयारण्यक बड़ा उपयोगी प्रन्थ है। दूसरे ऋारण्यकों के समान इस ऋारण्यक में भनेक मन्त्रों का व्याख्यान मिलता है।

# ६— मै त्रायणीय आरण्यक

ग्रथवा

### वृहदारण्यक चरकशाखोक्त

प्र नथ प रि मा ण-इस भारवयक में कुल सात प्रपाटक हैं। पहले प्रपाटक में भ खवड, दूसरे में ७, तीसरे में ४, चौथे में ६, पांचवं में २, छठे में १० चौर सातवें में ११ खवड हैं। कुल मिला कर खवडसंख्या ७३ है।

वि दो ष ता यें—यह भारतयक भ्राज कल मैञ्युपनिषत् के नाम से प्रसिद्ध है। रामतीर्थिनिरचितदीपिकासहित यह भ्रानन्दाश्रम पूना के उपिषदां समुख्यः प्रन्थ में १० ३४४-४७४ तक इपा है। निर्धायसागर के १० = उपनिषदों के संग्रह में प्रक मैश्रायण्युपतिषत् १० १४६-१६४ तक इपा है। एक औ०

श्रेडर के माईनर उपनिषद्स में पृ० १०८-१२६ तक एक मैत्रेयोपनिषत छपा है। श्रड्यार के सामान्य वेदान्त उपनिषदों में भी पृ० २८८-४१६ तक यह मैत्रायग्युपनिषत नाम से ही क्षपा है। इन स्थानों में प्रपाठकों की संख्या आदि निव्रतिखित प्रकार से हैं—

भानन्दाश्रम''''' ५ प्रपाठक निर्णयसागर'''' ५ ,, श्रेडर संस्करण'''' ३ अध्याय सामान्य वेदान्त उप॰'''' ४ प्रपाठक

म्रानन्दाश्रम संस्करण को कोड़कर शेष तीनों स्थानों के पाठ म्रानन्दाश्रम संस्करण के प्रथम प्रपाठक के दूनरे खाउ से म्रारम्भ होते हैं। श्रेडर का पाठ शेष तीनों से बहुत ही भिन्न है। खंड विभाग भी सब ग्रन्थों में बड़ा भिन्न है। हमारे पास एक हस्तिलिखित ग्रन्थ है। उसके मन्त में लिखा है—

इति सप्तम प्रपाठक इति चर्कषाखोक्त बृहदारण्य उपनीषत सुसमात॥ शुभं भवतु ॥……॥ सके १६८७ माहे फाल्गुण……

यद्यपि यह अन्तिम लेख बहुत अशुद्ध है, पर मूलपाठ में इतनी अशुद्धि नहीं है। यह अन्य मैं एक भैत्रायगी शाखा अध्येतृ ब्राह्मण के घर से लाया था।

इन सब प्रन्थों के देखने से मेरा अनुमान है कि सप्तप्रपाठकारमक मैन्युपनिषद ही चरकशास्त्रोक्त बृहद्वारण्यक है। मैनायणी चरकों का प्रवान्तर विभाग है। इस लिए जिस प्रकार कटलेहिता को चरकशास्त्रायम "कह सकते हैं, वैसे ही इस मैनायणी आरण्यक को भी चरक शास्त्रोक्त बृहदारण्यक कह सकते हैं। मैनायणी उपनिषद इसी आरण्यक का भाग है। मूल हस्तलेखों की अस्त व्यस्त दशा में उस का ठीक कम अभी तक नहीं जाना जा सकता।

इस झारणयक में कई भाग वहुत नवीन प्रतीत होते हैं । आर्थीवर्त के प्राचीन अनेक चक्रवर्ती राजाओं के नाम इसी में भिलते हैं—

अथ किमेतेवा परे अये महाधनुर्धराश्चकवर्तिनः केचित् सुद्युम्नभूरिद्युम्न-इन्द्रद्युम्न-कुवलयाश्व-यौवनाश्व-वध्न्यश्व-अश्वपति-दाद्याविन्दु-इरिश्चन्द्र-अम्बरीव-ननक्तु-सर्याति-ययाति-अनरणि-अक्षसेनादयः। अथ महत्त भरत अभृतयो राजानः……।

ब्रथांत्—ये सब चकवर्ती राजा हो चुके हैं। पांचवें प्रपाटक से कौरसायनी स्तुति का ब्रास्म्म होता है। इस में ब्रह्म को ब्रावेक नामों से स्मरण किया गया है। इसी ब्रारव्यक में प्राण, ब्राप्त ब्रोर परमात्मा शब्दों को पर्यायवाची माना है— प्राणो ऽग्निः परमात्मा। ६।९॥

अर्थात्—परमात्मा का ही प्राण और अभि नाम है । इस आरण्यक के शुद्ध संस्करण की बड़ी आवश्यकता है।

# सामवेदीय आरण्यक

#### ७-- तलवकार आरण्यक

#### अथवा

### जैमिनीय उपनिषद् ब्राह्मण

ग्रन्थ प रि मा ण—इस में चार श्रध्याय हैं । प्रत्येक श्रध्याय आगे श्रतु-वार्को श्रीर खराडों में विभक्त है। सारा विभाग निप्नतिखित प्रकार का है—

|                  | प्रथमाध्याय | द्वितीयाध्याय                             | तृतीयाध्या <b>य</b> | चतुर्थाध्याय    |
|------------------|-------------|-------------------------------------------|---------------------|-----------------|
| १ भनुवाक में     | ७ खगड       | २ खगड                                     | ५ खगड               | १ खगड           |
| ٦ ,, ,,          | ٦,,         | ٧,,                                       | ķ,,                 | ٤,,             |
| ą ""             | ٧,,         | ₹,,                                       | ٧,,                 | ٠,,             |
| ٧ ,, ,,          | ٧,,         | 14 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 | k ,,                | ٠,,             |
| <b>ኔ</b> ", ",   | ۹ "         | ₹ ,,                                      | ٤,,                 | ₹ "             |
| ŧ ",             | ₹ ",        |                                           | ٤ ،                 |                 |
| ٠, ,,            | ٦,,         |                                           | ķ,,                 | ₹,,             |
| ۳ », »,          | ₹ "         |                                           |                     | ¥ ,,            |
| ٠, ,,            | ¥ ,,        |                                           |                     | ٦,,             |
| <b>t</b> o ,, ,, | ₹ "         | 1                                         | İ                   | ۲,,             |
| <b>₹₹</b> ,, ,,  | ٦,,         | }                                         |                     | k "             |
| ₹₹ <i>"</i> , "  | Ł "         | 1                                         |                     | ٦,,             |
| <b>₹</b> ₹ ,, ,, | ٦ ,,        | j                                         |                     |                 |
| ₹8 59 35         | 8 "         |                                           |                     |                 |
| ٩٤ ,, ,,         | 8 ,,        | ĺ                                         |                     |                 |
| ₹₹ ", ",         | ₹ ,,        |                                           | j                   |                 |
| ₹७ ,, ,,         | ۶ » ا       |                                           | Ì                   |                 |
| ₹ <b>≒</b> ,, ,, |             |                                           |                     |                 |
| खगड संख्या       | ۥ ,,        | ₹ ,,                                      | ¥₹ ,,               | २ <b>८=१</b> ४४ |

हम ने पृ० २० पर बड़ोदा के सूचीपत्र, भाग प्रथम पृ० १०४ के कोशानुसार खबड़ विभाग दिया है। तदनुसार उपनिषद् ब्राह्मण में इन्त खब्रड १५४ हैं। सम्भव है ५ और ४ के विपर्यय से १४५ का ही १५४ हो गया है।

वि दो प ता यें—इस प्रारण्यक की भाषा प्राह्मणों की ही भाषा है। चौथे प्राध्याय के ९०वें अञ्चलाक से प्रसिद्ध देनोपनिषद् का प्रारम्भ होता है। छौर उसी प्रध्याय के उसी अञ्चलाक प्रधात चार खगडों में ही उस की समाप्ति हो जाती है।

इस आरायक में भनेक मन्त्रों की बड़ी अन्दर व्याख्या पाई जाती है। भनेक सामों का इस में वर्णन है। बहुत से श्राचार्यों के नाम भी इस में मिलते हैं।

स क्ट्र छ न-इस में कोई सन्देह नहीं कि श्राह्मण के समान श्रारण्यक भाग का सङ्कलन भी जैमिनि श्रीर तलवकार ने ही किया होगा।



# चौदहवां अध्याय आरण्यकों का सङ्कलन काल

इस में कोई सन्देह नहीं, कि आरायकों का पर्यात भाग, उन्हीं आवायों का प्रवचन किया हुआ है, जिन्होंने वे बाह्याय कहे, जिन के साथ इन आरायकों का सम्बन्ध है। ऐतरेय आरायक का वर्धन करते हुए हम लिख चुके हैं, कि ऐतरेय आरायक के वीये और पांचवें आरायक का सङ्कलन आश्वलायन और शौनक ने कमशः किया। हम यह भी बाह्याों के सङ्कलनाध्याय में लिख चुके हैं, कि बाह्याों का सङ्कलन लगभग महाभारत-काल में हुआ था। उस महाभारत काल से शौनक आदि आवायों के काल का कितना अन्तर है, यह विषय अब विचारसीय है। योश्य के विद्वान ऐसा मानते हैं, कि शौनक आदि आवार्थ ईसा से पूर्व तीसरी शताब्दी से लेकर सातवीं शताब्दी पूर्व तक हुए हैं। हमारा मत है कि शौनक आदि आवार्य महाभारत काल से लीन चार पीढ़ियों के अन्दर ही अन्दर हुए हैं। अपने मत की पुष्टि के लिए हम पहले यह लिखना चाहते हैं कि शौनक, आखलायन, कात्यायन, यास्क, पाश्विनी, पिङ्गल, व्यांडी और कौत्स आदि आचार्यों का क्या सम्बन्ध था। इन का सम्बन्ध यदि निश्चित हो जावे, तो इस प्रन्थ के अपने आगों में बड़े काम में आयगा। हमारा मत है कि—

शौनक, आश्वलायन, कात्यायन, यास्क, पाणिनि, पिङ्गल, व्यार्डा और कौत्स अ दि आचार्य समकालीन थे। भव इन में से एक २ का मिन्नम वर्णन कमानुसार यहां किया जायगा।

### शौनक

शौनक के सम्बन्ध में षड्गुर्हाशब्य ने व्रयपनी ऋक् सर्वानुक्रमधी वृत्ति की भूमिका में लिखा है—

शौनकीया दशग्रन्थास्तदा ऋग्वेदगुक्षये । आर्थ्यनुक्रमणीत्याद्या छान्दसी दैवती तथा॥ अनुवाकानुक्रमणी स्तृकानुक्रमणी तथा। ऋक्पादयोर्विधाने च बाईदैवतमेव च॥ प्रातिशास्यं शौनकीयं स्मार्त दशममुच्यते। श्रथीत्—शौनक के दस सन्थ ख्रग्वेद की रत्ता के लिए (थे।) (१) भाषी-चुक्रमणी (२) इन्दोऽनुक्रमणी (३) देवतः नुक्रमणी (४) अनुवाक्षानुक्रमणी (६) सुक्ता-चुक्रमणी (६) ऋग्विधान (७) वादविधान (८) वृद्ददेवता (६) प्रातिशाख्य (१०) शौनक स्मृति।

इन में से बृहहेबता के सम्पादक प्रो॰ मैकडानल का भनुमान है, कि बृहहेबता यदि श्रोनक का नहीं, तो शोनक के किसी निकटवर्ती शिष्य का तो अवश्य ही है | मैकडानल लिखता है—

my conclusion, therefore, is that the writer was not Saunaka, but a teacher of his school, who was not separated from him by any great length of time.

हमारा श्रमुमान है, कि वृहद्देवता शौनक का बनाया हुआ ही माना जा सकता है। हां, इस का परिवर्धन उस के किसी अत्यन्त समीपवर्ति शिष्य ने किया है। अब इस बृहद्देवता में यास्का का नाम और उस का मत बीस स्थलों पर उज्जत है।

बृहद्देवता के निम्नलिखित श्लोक में यास्क के निरुक्त का मत उद्धृत कर के उस पर विचार किया गया है---

पद्मेकं समादाय द्विधा कृत्वा निरुक्तवान् । पूरुषादः पदं यास्को वृक्षे वृक्ष इति त्वृच्चि ॥ २१९१॥

म्रथित—वृचे वृचे ऋ० १० । २० । २२ ॥ में भाए हुए "पूरुवादः" एक पद का यास्क ने दो पदों में विभाग कर के निर्वचन किया है । यह बात निरुक्त २ । ६॥ के देखने से ज्ञात हो जाती है, क्योंकि वहीं यास्क इस पद का मर्थ "पुरुवानदनाय" करता है । बृहद्देवता के इस से अ्रगले श्लोकों में भी यास्कीय निरुक्त की मनेक बातें उन्नृत की गई हैं ।

पुन: शौनक अपने प्रातिशाख्य में लिखता है-

न दाशतय्येकपदा काचिदस्तीति वै यास्कः। सूत्र ९९३।

मर्थात्—दशमगडलयुक्त ऋग्वेद में कोई एकपदा ऋक् नहीं है, ऐसा यास्क मानता है।

१ बृहद्देवता, भूमिका, पृ० २४।

इसी बात को पिङ्गल छन्दों विचिति का भाष्यकार यादव प्रकाश पिङ्गला सूत्र ३ । ७ ॥ पर भाष्य करता हुमा लिखता है—

पाइजातीयकत्वादेवेकपदानामध्यासवशाद् " दाशतया पकपदा [ नास्ति ] इति यास्क आचार्य्यः।" यदा अध्यासः—

वीहि स्वस्ति सुक्षिति दिवो नृत् द्विषो अहाँसि दुरिता तरेम तवावसा तरेम॥ [ऋ० ६।२।११॥ ]

वसुं सूनुं सहसो जातवेदसं विश्वं न जातवेदसम् । ऋ॰ १।१२०।१॥]

. इत्यादयो यमकाभासाः पादाः । पूर्वस्य ऋचः पादा एव । न पृथगृचः । एवमेकपदा अपि "भद्रं नो अपि वातय मनः ऋ॰ १०।२०।१॥]

इत्येकं पदं विना स तु पृथगेवेति यास्को मन्यते ।

यादवप्रकाश का संकेत शौनक प्रदर्शित प्रातिशाख्यस्य सृत्र की ख्रोर ही है। इन बातों से प्रतीत होता है कि यास्क या तो शौनक का पूर्ववर्ति था, ख्रीर या वह उस का समकालीन ही था । जैसा हम ख्रागे चल कर सिद्ध करेंगे, ये दोनों भाचार्य एक दूसरे के साथी ही थे।

#### आश्वलायन

माश्वलायन ग्रीनक का शिष्य है । षड्गुरुशिष्य लिखता है-

शौनकस्य तु शिष्यो ऽभुद्धगवानाश्वछायनः।

मर्थात्—भगवान् म्राश्वलायन शौनक का शिष्य था । इस सिद्धान्त को सब ही विद्वान् मानते हैं।

अब यदि शौनक और यास्क समकालीन हैं, तो शौनक का शिष्य होने से भाश्वलायन भी इन्हीं का लगभग समकालीन है।

#### कात्यायन

कात्यायन भी शौनक का शिष्य था । ऋक् सर्वातुक्रमणी-वृक्ति में षङ्गुप्रशिष्य विखता है---

ननु च एको हि शौनकाचार्यशिष्यो भगवात् कात्यायनः । कथं बहुवचनम् । १ । १ ॥

मर्थात्—शौनकाचार्य का शिष्य भगवान् कात्यायन मकेला ही है। यह बहुवचन अनुक्तिमध्यामः≔कमशः मारम्भ करेंगे, कैसे प्रयुक्त हुम्रा है। षड्गुरुशिष्य की सम्मति में यही कात्यायन है, जिस ने कात्यायन श्रौतसृत्र, उपप्रन्थसूत्र, वार्तिक पाठ झादि झनेक प्रन्थ बनाए।

यदि षड्गुरुशिष्य की यह सब बात मान ली जाय, तो शौनक, आश्वलायन, कात्यायन, यास्क और पाश्विनि समकालीन हो जाएंगे।

#### यास्क

मा चार्य यास्क अपने निरुक्त में पाणिनि और शौनक का एक एक सूत्र उद्धृत करता है---

परः सन्निकर्षः संहिता । पदप्रकृतिः संहिता । निरुक्त १।१७॥

यह सूत्र यास्क ने पाणिनि श्रीर शीनक दोनों श्राचार्यों के प्रन्थों में से लिए हैं, इस के मानने में सन्देह नहीं होना चाहिए !

निरक्तोद्शत दूसरा सूत्र अवश्य ही किसी प्रातिशाख्य का है। भर्तृहरिकृत वाक्य-पदीय का टीकाकार पुरायराज दो स्थकों पर इस सुत्र को ऐसे उद्शत करता है—

इह च "पद्पकृतिः संहिता" इति प्रातिशाख्यम् । तथा−तत्कथं "पद्पकृतिः संहिता" इति प्रातिशाख्यम् ।

शौनकीय प्रातिशाख्य में एक सुत्र है— संहिता पदप्रकृतिः। २। १॥

१ षड्गुरुशिष्य का एक श्लोकार्ध निम्नलिखित प्रकार से है-

स्मतेश्च कर्ता स्ठोकानां भाजमानां च कारकः॥

मैक्समूलर इस का अर्थ इस प्रकार करता है--

"the Slokas of the Smriti,"

ग्रौर ग्रपने नोट में लिखता है-

Bhrajamana, is unintelligible, it may be Parshada.

श्रथीत — श्राजमान पद समफ में नहीं त्याता । यह पार्षद हो सकता है। हमारा विचार है, कि श्लोक बड़ा सरल है, और इस का अनुवाद इस प्रकार होना चाहिए—

कात्यायन स्मृति का कर्ता था, और आज नामक क्षोकों का भी कर्ता था। आज नाम वाले श्लोक कात्यायन ने बनाए थे, ऐसा महाभाष्य पस्पशाहक में लिखा है। इस में कोई सन्देंह नहीं कि शौनक के ऋक् प्रातिशाख्यान्तर्गत इस सूत्र को बदल कर ही यास्क

# पदप्रकृतिः संहिता ।

लिख रहा है। इस का कारण भी है। यास्क पाणिनीयाष्ट्रक के सूत्र

### परः सन्निकर्षः संहिता।

को पहले उद्भुत करता है। इस में संज्ञापद संहिता अन्त में है। अतएव यास्क ने शौनक के वाक्य को भी वैसा ही बना दिया है।

यहां तक हम ने देख लिया कि यास्क पाणिनि और शौनक के सुनों को उद्शुत करता है।

निषयु स्त्रीर निश्क्त का कर्ता यास्क कितने झीर प्रन्थों का कर्ता था, उसका पूरा पता नहीं । हां इतना पता चलता है कि उसने इन्द शास्त्र पर कोई प्रन्थ लिखा था। ऋक् प्रातिशाख्य का टीकाकार उबट प्रथम सूत्र (बनारस संस्करण पृष्ट १७ पंक्ति १६, १७) को व्याख्या में लिखता है—

तथा सर्वेदछन्दोविचित्यादिभिः पिङ्गल-यास्क-सैतवप्रमृतिभि र्यत्सामान्येनोक्तं लक्षणं ।

इस से निश्चय होता है कि जिस प्रकार पिङ्गल का छन्दो विचिति ग्रन्थ है, वैसे ही यास्क ग्रीर सेतव के भी छन्द शास्त्र संबन्धी कोई ग्रन्थ थे।

निश्चय ही यास्क ने कोई छन्द शास्त्र बनाया था । पिङ्गल स्वयं लिखता है-

# उरो बृहती यास्कस्य । ३।३०॥

म्रथित्—न्यङ्कुसारियी को ही यास्क उरो बृहती मानता है। यह बात उस ने यास्क के कुन्दः शास्त्र में ही देखी होगी ।

# पाणिनि

हम ने पूर्व लिखा है, कि यास्क पाखिनि के सूत्र को उद्भुत करता है ! यदि यह बात ठीक मान ली जाने, तो पिक्षल को भी पूर्वोक्त सब झाचार्यों का समकालीन मानना पड़ेगा ! च्रतः इस झबसर पर पिक्षल के सम्बन्ध में कुछ विस्तार से लिख दिया जाने, तो अनुचित न होगा !

# ग्रारण्यकों का सङ्कलन काल

### विङ्गल १

(१) पिङ्गल प्रथवा पिङ्गलनाग भगवान् पायिनि का किन्छ आता था । यह बात पङ्गुक्शिष्य (वि॰ संवत १२४४)<sup>२</sup> अपनी स्वरचित वेदार्थदीपिका में लिखता है—

तथा च सूत्र्यते हि भगवता पिङ्गलेन पाणिन्यनुजेन "क्षचिन्नवका-श्चत्वारः " [पिङ्गलल्लन्दोविचिति ३।३३॥] इति परिभाषा । ।।९॥

श्रथीत्—पाणिनि के श्रवुजः किन्छ श्राता भगवान् पिक्तल ने "किचित....." सत्र बनाया । यह स्त्र पिक्तल के छन्दोविचिति प्रन्थ का ३ । ३३॥ है । अतः निश्चय हुआ कि षङ्गुरुशिष्य को जो परम्परा ज्ञात थी, तब्दुसार पिक्तल-छन्दःस्त्रों का कर्ता पिक्तलनाग पाणिनि का छोटा भाई था । सबसे पहले वैवर(इण्डीशस्ट्र्डीन सन्१९६३) श्रीर फिर मेक्समूलर ने यह बात लिखी थी ।

- (२) पिङ्गलनाग किस पाणिनि का किन छ आता था ? अष्टाध्यायी वालै का वा किसी अन्य का ? यह प्रश्न अवस्य विचारणीय है। पाणिनि चाहे कितने हो गए हों, पर पिङ्गल का ज्येष्ठ आता, अष्टाध्यायी वाला ही पाणिनि था, यह बात अपले प्रमाण से स्पष्ट हो जायगी।
- (१) ऋषि दयानन्द सरस्वती प्रणीत 'ब्राह्मध्यायी भाष्यम्' का मैं सम्पादन कर रहा हूं। १ उसमें ब्राह्मण्ड १। १। १॥ सूत्र पर भाष्य के प्रसङ्ग में मैंने एक टिप्पण किला था। उसका उद्धरण यहां ब्रावश्यक प्रतीत होता है—

प्रचलित पाणिनीय शिक्ता सम्प्रति दो शाखात्रों में मिलती है । एक इस्वे-

इ. समयाभाव से और लाहौर में प्रूफ न ब्रा सकने के कारण मैंने इस का सम्पादन छोड़ दिया था। तत्पश्चात् मेरे मित्र पं रखनीर एम ए० ने इस का सम्पादन भार अपने ऊपर लिया था। उन के सम्पादित प्रन्थ का पहला भाग छप जुका है ।

<sup>9</sup> यह मेरा वह लेख है, जो आषाढ संवत १६८२ क आर्थ में आधा छ्वा था। २ षड्युरुशिष्य वेदार्थदीपिका के अन्त में अपनी तिथि स्वयं देता है। इस ने उसकी सारी गणाना की है। उसका विस्तृत विवरण Indische Studien, 1863 page १६० पर देखों।

दीय और दूसरी यजुर्वेदीय । ऋग्वेदीय शिक्ता में प्राय: ६० श्लोक मिलते हैं । यह "बनारस संस्कृत सीरीज़" के शिक्ता-संप्रह में छपी है । इसी पर "शिक्ता-प्रकाश" नामक व्याख्यान <sup>9</sup> भी उसी संप्रह में छपा है । वह व्याख्यान हलायुध अथवा यादवप्रकाश का है । सम्भव है, किसी और का हो । पर अधिक विचार इन्हीं दो में से किसी को मानने पर बाधित करता है । उसके आसम्भ में यह दूसरा श्लोक आया है—

# ्व्याख्याय पिङ्गलाचार्यस्त्राण्यादौ यथायथम् । शिक्षां तदीयां व्याख्यास्ये पाणिनीयानुसारिणीम् ॥

श्चर्यात्—प्रथम विङ्गल सूत्रों का यथायोग्य व्याख्यान करके श्रब उसी की शिचा का व्याख्यान करूंगा, जो पाणिनीयानुसारी है ।

पिक्षल छन्दः सुनों पर दो ही पुरुषों की टीका सम्प्रित मिलती है। र हलायुध वाली तो छप चुकी है। दूसरी यादवप्रकाश की इस्तिलिखित हमारे पुस्तकालय में विद्यमान हैं। अस्तु यह शिलाप्रकाश चोहें किसी का हो, पर इसका कर्ता भी इस शिला को पायिनीयानुसारी मानता था, पायिगिकृत नहीं। जो उसने यह लिखा है कि यह पिक्षलाचार्य कृत है, इस पर पूरा विश्वास नहीं हो सकता।

दूसरी प्रचलित पाणिनीयशिचा यजुर्वेदीय है। इसमें प्राय: ३५ श्लोक मिलते हैं।....। इधिडया आफ़िस वाले ४४४ अङ्गस्य पाणिनीयशिचा अन्य में २०३ श्लोक ही हैं। ऐसी दशा में यह प्रचलित पाणिनीय शिचा है।

(४) पूर्वोद्भृत स्वकीय टिप्पण में जो मैंने लिखा था कि "ऋग्वेदीय पाणि-नीयानुसारी शिच्ना पिङ्गलाचार्यकृत है, इस पर पूरा विश्वास नहीं हो सकता।" यह बात तो श्रव भी सत्य है। पर इतना मानने में कोई आपत्ति वा दोष नहीं कि श्राष्ट्रनिक पाणिनीय मतानुसारी श्रिचा का मूल तो अवस्य पिङ्गल का बनाया हुआ

१ इस व्याख्यान में २३ से मधिक रलोकों की व्याख्या नहीं की।

२ हमारे पुस्तकालय में पहले दो टीका-प्रनथ थे। गतवर्ष किसी अज्ञातनाम प्रन्थकार की एक और टीका हमें प्राप्त हुई है। श्राफेलट के बृहत्स्ची में श्रीर भी इन्ह टीकाएं दी गई हैं।

था। पाणिनि की सूत्रभूत शिचा को उसने श्लोकबद्ध किया, इसमें कोई आश्वर्य की बात नहीं। षड्गुरुशिष्य के लेख की उपस्थित में उसका इस शिचा को श्लोक-बद्ध करना ही इस बात का संकेत है, कि पिङ्गल का अष्टाध्यायी, वा शिचा वाले पाणिनि से कोई सम्बन्ध था।

ग्राचार्य पिङ्गलनाग की वही शिचा बढ़ते बढ़ते ६० श्लोकों वाली बन गई। पर धन्यवाद हो "शिचाप्रकाश" नामक टीकाकार का, जिसने कि पुरातम ऐतिहा का उक्लेख करके वास्तविक परम्परा का ज्ञान सुरचित कर दिया।

१ यह स्वभृत मृत पाणिनीयशिचा दयानन्द सस्त्वती ने बड़े यत्नों से उपलब्ध करके इपवाई थी। दयानन्द सस्त्वती को वास्तविक पाणिनीय शिचा का ही हस्तत्वेख प्राप्त हुन्ना था, त्रोर उसकी सम्पादन की हुई शिचा को पाणिनीय ही मानना चाहिये। इस निषय में एक प्रमाण देखो—

अध्यथ्याथी पर की हुई काशिकाश्चित्त का प्रतिसंस्कर्ता ययपि वानन (लगभग ७५० वि॰ सं०) है, हां, वही वामन जो कि वृत्तिसहित लिङ्गानुशासन का कर्ता है ( तुलना करो—अधाध्यायी २ । ४ । २१ ॥ तथा लिङ्गानुशासनवृत्ति कारिका ७), तथापि प्रथम पांच श्रध्याय अधिकांश में जयादित्य के हैं । जयादित्य लिखता है—

| काशिका ।                                                                                            | पाणिनीय शि | चा सूत्र, ( षष्ठं प्रकरणम् ) |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------------------|
| ऌवर्यस्य दीर्घा न सन्ति ।                                                                           | ''         | ॥२॥                          |
| तं द्वादशप्रभेदमाचत्तते ।                                                                           | •शभेदमा०   | ॥३॥                          |
| सन्ध्यचरायां हस्वा न सन्ति तान्यपि<br>द्वादशप्रभेदानि ।<br>स्रन्तःस्या द्विप्रभेदा रैफवर्जिता यवलाः | "          | uku                          |
| सानुनासिका निरनुनासिकाश्च ।                                                                         | 2)         | €                            |
| रेफोप्मयां सवर्या न सन्ति ।                                                                         | 2)         | ⊍                            |
| वर्ग्यो वर्ग्येया सवर्थाः ।                                                                         | 2)         | ⊑                            |

श्राचार्थ चन्द्रगोभी व्याकरण में प्राय: पाणिनीय सुत्रों को बदल कर वा संचिप्त करके स्वप्रयोजन सिद्ध करता है। वैसं ही उसने अपने "वर्णसूत्रों" में भी पाणिनि के सुत्रों को भी संचिप्त किया है। दुलना करो "चान्द्रवर्णसूत्र।" (४) शिच्चाप्रकाश नामक टीका का करने नाला ही नहीं, प्रत्युत याजुष शास्त्रीय शिच्या की पश्चिका का त्रिनरणकर्ता महादेव-शिष्य धरणीधर (सं० १४४४) भी लिखता है—

पाणिनीयमतानुसारिणी श्रीपिङ्गलाचार्यविरचिता पाणिनीयशिक्षा समाप्ता । (काशी सं० पृ७ १३ एं० ९)

सम्भवतः यह लेख उसी का ही है। कदाचित् किन्हीं पुरातन मूलपुस्तकों का भी हो। सम्पादक ने यह बात स्पष्ट नहीं की। ब्रतः विवादास्पद होते हुए भी पाठान्तर पूर्वोक्त तथ्य को प्रकाशित करता है।

(६) इन सब बातों के अतिरिक्त "शिचाप्रकाश" का कर्ता षड्गुप्तशिष्य-तिखित परस्परागत-ऐतिह्य को भी परिपुष्ट करता है । उसका लेख है—

जेष्ठभ्रातृभिविहितो [ ज्येष्ट-? ] व्याकरणेऽनुजनुस्तत्र भगवान् पिङ्गळाचीयस्तन्मतमनुभाव्य शिक्षां चक्तं प्रतिजानीते । शिचा सङ्ग्रह १० ३८४ । पं ९ ॥

इस से यह भी स्पष्ट होता है कि भगवान् पिङ्गल वैय्याकरण पाणिनि का ही भनुजथा।

(७) यह पाधिनीय मतातुसारी शिक्ता व्यपने मूलरूप में पर्याप्त पुरानी है, इस में ब्रायुमात्र भी सन्देह का स्थान नहीं। ब्रब इसके लिये बाह्य साज्ञी उपस्थित की जाती है।

महाभाष्य पर त्रिपदी का रचयिता छुप्रसिद्ध भटेंहरि ( न्यूनातिन्यून सप्तमशता-ब्दी ) है। उसका प्रन्थ इमारे पास नहीं। पर Indian Antiquary August 1883, p. 227 B, पर व्याकरण महाभाष्य में ऋतभूरिपरिश्रम डाक्टर कीलहार्न जिखता है—

In his commentary on the Mahabhashya he (Bhartri Hari) cites ........a verse from the Paniniya:siksha in particular,

९ पूर्वोक्त "शिचाप्रकाश" श्रोर यह शिचा पिक्रकाविवरण, वस्तुतः २३ से अधिक क्षोकों का व्याख्यान नहीं करते। अतः प्रतीत होता है कि मूल शिचा जो पिक्तलकृत थी, किसी प्रकार भी २३ से अधिक स्टोकों वाली न थी।

पाणिनीयमतानुसारी शिचा के विषय में इस से अधिक पुरानी बाह्य साची ग्रभी तक मुक्ते नहीं मिली। यह ग्रसम्भव नहीं कि ग्रगाध संस्कृत बाङ्मय में श्रीर भी पुराने प्रन्थकार इसे उद्धत कर गए हों । यह भावी अनुसन्धान से ज्ञात हो जायगा ।

## प्राचीन साहित्य में पिङ्कल का उल्लेख।

भाष्यकार पतञ्जलि अपने प्रतिष्ठित आचार्य्य भगवान पाणिनि के अनुज को कैसे न जाने ? ग्रत: जब पतः जिल---

पिङ्गलकाणवस्यच्छात्राः पैङ्गलकाण्वाः । १।१।७३॥ लिखता है, तो उसका भिभाग इसी सुप्रसिद्ध पिङ्गल से हैं।

- (१०) पतज्जिल ही नहीं, प्रत्युत पाणिनि भी ऋपने किनष्ठ भ्राता का ही स्मरण करता है, जब वह ६।२।⊏४॥ के गण में "पिङ्गल" नाम पड़ता है । श्रीर ४।३।७३॥ के गण में "छन्दोविचित" पढ़ कर तो उसी के प्रन्थ का परिचय कराता है। छन्दो-विचिति नाम के अनेक प्रन्थ हो सकते हैं, पर पूर्वोक्त समस्त ऐतिहा को ध्यान में रख कर यही निश्चय होता है कि यहां पर पाणिनि श्रपने आता के ही प्रनथ का ध्यानविशेष कर रहा है।
- (११) निस्तन्देह पतजलि स्रोर पाणिनि मनेकों झन्दःशास्त्रों को जानते थे ! पतज्जिल कहता है-

# सो ऽसौ छन्द्रभ्यास्त्रेष्वभिविनीत उपलब्ध्यावगन्तुमुत्सहते । महाभा० शशहशा

पासिनि भी ४।३।७३॥ के गरापाठ पर---

छन्दोमान । छन्दोभाषा १ । छन्दोविचिति ।

श्रादि नाम पदता है।

पाशिनि के गरापाठ के कुछ पुस्तकों में ग्रागे एक नाम-

## छन्दोविजिनि

भी पड़ा है। यह पाठ वस्तुत: पाणिनि का नहीं है। पाणिनि के कुछ काल पीछे किसी ने यह प्रचीप किया है। इस्तलिखित पुस्तकों की साची ऐसा ही स्पष्ट करती है। इस में एक श्रीर भी प्रमाण है, जो हमारे विषय से भी सम्बन्ध रखता है।

१ यह नाम शौनकोक्त चरण-व्यूह दितीय किएडका में भी है। महिदास इस की बड़ी प्रशुद्ध व्याख्या करता है।

्र ब्राक्सफोर्ड के संस्कृत हस्तलेखों के सुचीवत्र पृ० ३८३B पर ४६६ संख्या के भीचे एक प्रन्थ दिया है। वह है—

"विजिन्ति ? सामगानां छन्दः।"

यह सामपरिशिष्ट है। यहां लेखकप्रमाद से "विजिनि" का ही विजिन्ति बन गया है । इस पन्य के भारम्भ में यह श्लोक है—

ब्राह्मणात्तिण्डनश्चैव पिङ्गलाच महात्मनः । निदानादुक्यशास्त्राच छन्दसां ज्ञानमुद्धतम् ॥

इस से ज्ञात होता है कि "विजिनि" नामक ग्रन्थ, तायड्य ब्रा॰ पिङ्गल इन्दराख, निदान ग्रीर उक्थशास्त्र के पीछे बना । इन में से उक्थशास्त्र याजुष-परिशिष्ट हैं। (देखो चरणव्यृह, दितीय खगड।)

याजुषपरिकिष्ट कात्यायन प्रणीत होने से, यह भी कात्यायन की कृति है। अतः इन्दोविजिनि प्रन्थ कात्यायन के उक्ष्यशास्त्र बनाने के पीछे बना। उस से भी लेकर बनने वाला प्रन्थ पाध्यिनि के गणपाठ के काल तक नहीं हो सकता। हां, कुछ वर्ष पीछे बाहे हो।

(१२) यह बात प्रसङ्गतः कही गयी है। इस इइन्दोविजिनि के स्टोक में जो प्रन्थ कहे गये हैं, वे सब कम से कहे गये हैं। इस से भी ज्ञात होता है कि पिङ्गल पर्याप्त पुराना व्यक्ति है और उसका प्रन्थ निदान वा उक्थशास्त्र से कुछ पहले बना।

# छन्दोविचिति का श्रध्याय परिमाग्।

(१३) पाणिनीय व्याकरण श्रीर पिङ्गल कन्दोविचिति दोनों शास्त्र झाठ झाठ अध्यायों में समाप्त हुए हैं । पिङ्गल ने अपने आता का अनुकरण करके ही अपने अन्य में झाठ अध्याय रखे हों, इसमें कोई आश्चर्य नहीं।

पिङ्गल ने छन्दःशास्त्रों का ज्ञान कहां से प्राप्त किया।

(१४) मपने भाष्य की समाप्ति पर यादवप्रकाश निम्नतिखित श्लोक उद्धुत करता है—

छन्दोक्षानिमदं भवाद्भगवतो लेभे सुराणां गुरुः । तस्मादश्च्यवनस्ततो सुरगुरुर्माग्रडव्यन<sup>ा</sup>मा ततः ॥ माण्डव्यादिष सैतव [···········] स्ततः पिङ्गलः । तस्येदं यशसा गुरोर्भुविधृतं प्राप्यास्मदाद्यैः क्रमात् ॥ इति ॥

# आरण्यकों का सङ्कलन काल

- (१) भगवान् भव = शिव
- (२) सुरगुरु = बृहस्पति
- (३) दुश्च्यवन = इन्द्र
- (४) अधुर गुरु = शुक
- (५) मागडव्य
- (६) सैतव
- (७) [ यास्क ]
- (⊏) पिङ्गल

(१४) इसके ब्रतिरिक्त एक च्रौर क्रम भी है। यह भी यादवप्रकाश भाष्य के हस्तलेख की समाप्ति पर हं। यह श्लोक यादवप्रकाश ने नहीं लिखा। उसका ग्रन्थ

इति भगवतो यादवप्रकाशस्य कृतों ...... इत्यादि ।
कह कर समाप्त हो जाता है। तत्पश्चात ये श्लोक या तो नकल करने वाले ने,या हस्तलेख
के स्वामी ने दिये हैं। चाहे उन्हों ने किसी पुराने कोष से ही नकल किये हों।
पर यादवप्रकाश के वा उससे उद्धत किये गये ये नहीं हैं। वे ये हैं—

छन्दरशास्त्रमिदं पुरा त्रिनयनालुंभे गुहो नादितः । तस्मात् प्राप सनत्कुमारकमुनिस्तस्मात् सुराणां गुरुः । तस्माद्देवपतिस्ततः फणिपतिः तस्माच सत्पिङ्गलः । तच्छिन्यैबेहुभिमेहात्मभिर्थो महां प्रतिष्ठापितम् ॥

यह परम्परा-कम सत्य प्रतीत नहीं होता । यहां पिङ्गल से पूर्व फियापिति: का उक्लेख है । यद्यपि प्रथम क्रम में पिङ्गल से पहले द्याचार्य का नाम लुप्त हो गया है, तथापि हमें निश्चय है कि वहां फियापिति: नहीं था । फियापिति रोष, वा पतजलि का नाम है । पतजिल रचित एक छन्दः शास्त्र झड्यार के पुस्तकालय में है भी । झतएव यह पतजिल पिङ्गल के छन्छ पूर्व द्योर देवपिति≔इन्द्र के ठीक पीङ्गे नहीं हो सकता । फलतः यह परम्परा-क्रम विश्वासिनीय नहीं । यह क्रम क्यों चला इस पर पुनः लिखेंगे।

१ फियापित पताञ्जलि को ही कहते हैं। उस का इनन्दशास्त्र, निदान प्रन्थ के पहले प्राच्याय में है।

(१४) प्रथम कम के प्नामों में से पहले चार के विषय में हम कुछ नहीं कह सकते । पांचवा श्रीर कुछा तो सुप्रसिख हैं। इन दोनों को पिङ्गल स्वयं श्रपने छन्दों-विचिति. में उद्धत करता है। देखों निम्नलिखित सुत्र—

सर्वतः सैतवस्य ॥ ७ ॥ अध्याय ५॥

इसी पर यादवप्रकाश यह श्लोक उद्धृत करता है—

सैतवस्य पथस्थली स्त्री च पृजितलक्षणा ।

गन्तृवर्गमिमं सदा रक्षतो विपुलापदः ॥

सिंहोन्नता काञ्यपस्य ॥ ६ ॥

उद्धिणी सैतवस्य ॥ ९ ॥

अन्यत्र रातमाण्डन्याभ्याम् ॥ ३४ ॥ अध्याय ७॥

वृत्तालाकर का कर्ता केदारमङ अध्याय २ मं लिखता है—

सैतवस्याखिलेष्वपि ।

सैतव का श्लोकबद्ध छुन्दशास्त्र प्रभी तक भारत में विधमान है । परलोकगत अप्रत्तास निवासी उदासीनवर्ध पिण्डत स्वस्पदास ने सितम्बर १६१२ के अन्त में हम से कहा था कि सैतव छुन्दश्शास्त्र के सात अध्याय उन के पास हैं। उन्होंने उस की प्रतिविधि देने की मेरे साथ प्रतिज्ञा की थी। दैवयोग से इस के कुछ दिन पश्चात ही उन का देहावसान हो गया। उस प्रन्य की प्राप्ति के लिए मैं अब भी यल कर रहा हूं।

माग्रबच्य का प्रत्य भी स्लोक बद्ध था । पूर्वोक्त पिङ्गल सूत्र ७ । इ४ ॥ में रात सम्भवतः स्त्राधा नाम है । यथा "दवरात " इत्यादि । स्त्रीर माग्रबच्य से पूर्व माग्रबच्य का कोई बढ़ा या गुरु हो सकता है । उसी के प्रन्थ को माग्रबच्य ने परिवर्धित किया, ऐसा प्रतीत होता है। भट्टोत्पल बृहत्संहिता विवृत्ति पृ० १२४६ में पूर्वप्रवर्धित विङ्गल सूत्र ७ । ३४ ॥ को ध्यान में रख कर लिखता है—

इहास्मिन् छन्दो छक्षणे प्रथमको दण्कश्चण्डवृष्टिप्रयातसम्बः सप्तविदात्यक्षरपादो भवति पिङ्गछादीनामार्चाणां मतेन राज [ रात ] माण्डव्यौ वर्जयत्वा। तयोस्तु मते एष सुवर्णाख्यः। तथा च तावूचतुः— सुवर्णश्चण्डवेगश्च प्रवो जीमृत एव च । बलाहको भुजङ्गश्च समुद्रश्चेति दण्डकाः॥ तथा च पाठान्तरम—

अर्णो र्रणवः प्रवश्चैव जीमृतो रथ बळाहकः । समुद्रश्च भुजङ्गश्च सप्तेते दण्डकाः स्मृताः ॥

मायडव्य का प्रन्थ भी यह करने पर मिल सकेगा, ऐसी हमें पूरी आशा है।
पिङ्गल पाणिनि का छोटा भाई था। पिङ्गल ने ही पाणिनि की सूत्रभूतिशक्ता
को श्लोकयद्ध किया। पिङ्गल को शवर, पताजलि पाणिनि आदि जानते थे। पिङ्गल से
पहले छन्दःशास्त्र के कीन आचार्य हो गये थे, इतना लिख चुकने पर अन्त में हम
एक बात कहनी चाहते हैं।

पिङ्गल यास्क को उद्धत करता है

पिङ्गल का सत्र है-

उरोब्रहतीति यास्कस्य । ३ । ३० ॥

ग्रर्थात् -- न्यङ्कसारिगी को ही यास्क उरोवृहती कहता है।

च्रतः यदि निरुक्त और इन्दःशास्त्र वाले यास्क एक ही हैं, तो यास्क पिक्ष्त से कुछ पहले वा उस का समकालीन होगा । हां पूर्वोक्त लेख से यह बात सिद्ध हो जाती है कि पाणिनि का समकालीन चौर किनष्ट-भ्राता होने से पिक्षलनाग यास्कादि का भी समकालीन था।

#### व्याडि

त्राचार्य व्याहि पाणिनि का सम्बन्धी ही है। महाभाष्य में लिखा है— शोभना खलु दाक्षायणस्य संग्रहस्य कृतिः। शोभना खलु दाक्षायणेन संग्रहस्य कृतिः। २।३।६६॥

अपर्यात—दाचायण के संग्रह की कृति बड़ी ग्रुभ है। इस महाभाष्य के प्रमाण से जानते हैं, कि पाणिनि = दाची श्रीर दाचायण एक ही कुल के व्यक्ति हैं। यह

सहाभाष्य में ब्रन्यत्र भी व्याखि का मत उद्भृत किया गया है—
 द्रव्याभिधानं व्याखिः ।
 द्रव्याभिधानं व्याखिराचार्यो न्याय्यं मन्यते ॥ महाभाष्य १।२।६४॥

बात तिम्नितप्रत्यय के रूप से भी जानी जाती है। इसी दाचायण का असली नाम व्यांडि था। व्यांडि ने पूर्वोक्त संप्रह लच्च श्लोकात्मक लिखा, ऐसा कैयट आदिकों ने लिखा है।

हम पहले पृ० ८२ पर काव्य मीमांसा का एक क्ष्टोक लिख चुके हैं। उस पर इस समय विचार करना क्राक्क्यक है। राजशेखर लिखता है—

भ्र्यते च पाटलिपुत्रे शास्त्रकारपरीक्षा— अत्रोपवर्षवर्षाविह पाणि-निपिङ्गलाविह व्याडिः । वरहचिपतञ्जलि इह परीक्षिताः ख्यातिमु-पज्ञमुः॥

इस श्लोक में आये हुए नामिवरोधों पर विचार करना चाहिए । निश्चय ही पतज्ञित से नरहिच ≃ कात्यायन आयु में बड़ा है। कात्यायन की अपेचा व्याडि आयु में कोटा होता हुआ भी पाधिनि और पिङ्गल के अधिक निकट है। वह तो इन का सम्बन्धों ही है। पाधिनि उस का नाम स्वयं पहता है—-

क्रोडि । लाडि । व्याडि । आपिशालि । गण ४।२।८०॥ व्याडि । गण ४।२।१३८॥ इस के श्रतिरिक्त व्याडि का दूसरा गोत्रवाची नाम भी पाणिनि विस्तता है— दाक्षायण । गणपाठ ४।२।५४॥ यही नहीं, पाणिनि उस की ग्रामकृति 'संग्रह' को भी जानता था—

# पद् । क्रम । संघात । वृत्ति । संग्रहः । गणपाठ ४।२ ६०॥ व्याडि नाम के दो आचार्य

दाचायण व्याडि पाणिनि का सम्बन्धी ब्रौर द्यार्थ ब्रथित वैदिक मतस्य था । बौद्ध काल में एक दूसरा व्याचार्य व्याडि हुद्या है । वह ब्राचार्य बौद्ध था । उस ने एक बृहत् कोश भी लिखा है । उस के कोश के सब प्रमाणों का संग्रह ब्रानेक कोश प्रनर्थों की टीकाब्रों से इम ने किया है ।

प्रथम व्यां के संग्रह के तीन क्लोक भर्तहरिकृत वाक्यपदीय के टीकाकार पुरवराज ने उद्घृत किए हैं । देखो ब्रह्मकावड १ । २६ ॥ की टीका ।

जो व्यां पाणिनि का सम्बन्धी है, वह शौनक आदि पुत्रोंक्त आचार्यी का जगभग साथी ही होगा। शौनक अपने प्रातिशाख्य में ब्यांलि को स्मरण करता है—

## ्व्यालिशाकल्यगार्ग्याः । **१३** । १**२** ॥

इस से निश्चित होता है, कि जो शौनंक न्यांडि को जानता था, वह पाश्चिनि आदि को भी जानता ही होगा।

#### कौत्स

ग्रव रहा कौत्स ।

कौत्स नाम के कई ब्राचार्थ प्राचीन साहित्य में मिलते हैं। एक कौत्स "कदा चस्तो" ऋ०९०!१०४॥ स्क का ऋषि है। उस के सम्बन्ध में बृहदेवता ⊏।१०॥ में लिखा है—

कोत्सः कदा वसो सूक्तं दुर्मित्रो नाम नामतः।
सुमित्रश्चेव नाम स्याद् गुणार्थमितरत्पद्म ॥
प्रश्नीत—ऋ० १०११०४॥ का कौत्स ऋषि है।
दसरा कौत्स ख्वंश में स्मरण किया गया है —

तमध्वरे विश्वजि ते क्षितीशं निःशेषविश्राणितकोषजातम् । उपात्तविद्यो गुरुद्क्षिणार्थी कौत्सः प्रपेदे वरतन्तुशिष्यः ॥ ५ ॥ अर्थात—उस विश्वजित् नाम के यज्ञ में ऐसे महाराज के पास, जिस ने अपना सब कोष दिचाणा में दे दिया, वरतन्तु का शिष्य कौत्स , जिस ने विद्या समाप्त

कर ली है, गुरु को दिल्लिया देने की इच्छा वाला पहुंचा ।

एक और कौत्स आचार्य है । इस का स्मरण निरुक्त में किया गया है—

अनर्थकं भवतीति कौत्सः ।१।१५॥

एक ग्रीर कौरस है। इस का उल्लेख महाभाष्य में पतान्नित करता है---

## उपसेदिवान् फौरसः पाणिनिम् । प्रयात्—कौरस गुरु पाणिनि के समीप प्राप्त हन्ना ।

यद्यि हमारे पास इस बात का कोई पुष्ट प्रमाण नहीं है, तथापि हम इतना ब्रह्मान करने में कोई ब्रमौचित्य नहीं समफते, कि यास्क वाला कौत्स वही है, जो कि पाणिनि के समीप कुछ काल तक रहा।

इस प्रकार एक दूसरे को स्मरण करने से ये सब ग्राचार्य समकालीन ही प्रतीत

१ इसी वस्तन्तु का उल्लेख पाणिनि निम्नतिखित सूत्र में करता है---तिचिरिचरतन्तुखण्डिकोखाच्छण । ४ । ३ । १०२ ॥

होते हैं। ब्रौर ये सारे ही ब्राचार्य महाभारत काल के ब्राचार्यों से कुछ ही पीछे के ये। हमारा विचार है कि प्रातिशाख्य धौर बृहहेबता वाला शौनक वही शौनक है, जिस के सम्बन्ध में पायिनि ने लिखा है—

## शौनकादिभ्यञ्छन्दसि । ४ । ३ । १६० ॥

यह शौनक आधर्वण शौनक शाखा का प्रवचनकर्ता हो सकता है। साखा-प्रवचन-कर्ता आचार्य लगभग महाभारत काल में ही, वा उस से एक दो पीड़ी पीछे के थे। इस लिए इम कह सकते हैं कि शौनक छादि आचार्य जिन्हों ने ऐतरेय आरव्यक छादि के कुछ भागों का सङ्कलन किया, महाभारत से दो चार पीड़ी पाश्चत् के ही हो सकते हैं।

यदि इन ब्राचार्यों को समकालीन न माना जायगा, तो इतिहास में बड़ी अड़चने भावेंगी, उन का वर्धन ब्रगले भागों में होगा।



## पन्द्रहवां अध्याय

## आरण्यकों के भाष्यकार

#### पेतरेय आरण्यक

हम पहले खिख चुके हैं कि उपनिषदें आरग्यकों का भाग हैं । इन उपनिषदों पर अनेक भाष्य हो चुके हैं । आरग्यकों का वर्णन करते हुए हम उपनिषदों के भाष्यकारों का वर्णन नहीं करेंगे। यहां तो उन्हीं टीकाकारों का वर्णन किया जायगा, जिन्हों ने समग्र ग्रन्थ पर अपने भाष्य किए हैं।

## १—षड्गुरुशिष्य

षड्गुरुशिष्य का वर्णन ब्राह्मणप्रन्थों के भाष्यकार नाम के चौथे ब्रध्याय में हो चुका है। इस ने मोत्त प्रदा नाम की टीका ऐतरेय ब्रास्पयक पर की है। इस भाष्य के हस्तलेख त्रिवन्दरम ब्रोर मदास में विद्यमान हैं।

#### २—सायण

सायण का भाष्य छप चुका है । इस का प्रकार वेसा ही है, जैसा सायण के अन्य भाष्यों का है।

#### शाङ्खायन आरण्यक

इस मारण्यक पर श्रभी तक किसी के किये हुए भाष्य का कोई हस्तलेख प्राप्त नहीं हुन्त्रा।

## बृहदारण्यक माध्यन्दिन

## १-- मर्तृप्रपञ्च

भर्तप्रपञ्च नाम का एक बड़ा आचार्य शङ्कर से पहले इस देश में हो चुका है। अप्रानन्दिगिरि अथवा आनन्दिज्ञान के वृहदारगयक भाष्य से हमें पता चलता है कि शङ्कर ने इस के भाष्य को देखा था।

शङ्कर के बृहदारायक भाष्य में भी विना नाम लिये, इस के कुछ प्रमाण पाए जाते हैं। शङ्कर त्रपने भाव्य में लिखता है— तस्या इयमलपत्रन्था वृत्तिराभ्यते । १।१।१॥

मर्थात्—उस ( वाजसनेथि ब्राह्मयोपनिषत् ) की यह म्रल्पप्रनथ≕संचिप्त वृत्ति मारम्भ की जाती है।

इसी पर ग्रानन्दगिरि लिखता है---

तस्या इति । भर्तृप्रपञ्चभाष्याद्विशेषान्तरमाह । श्रव्पश्रन्थेति ।

ग्रथीत्—भर्तप्रपञ्च के भाष्य से इस सङ्करवृत्ति का यह ग्रन्तर है, कि भर्तप्रपञ्च का भाष्य बड़ा विस्तृत था, परन्तु शङ्कर की वृत्ति यद्यपि उनकी ग्रपेचाा बहुत संचिप्ति है, तथापि ग्रथी की दिष्ठ से संचिप्त नहीं। ग्रन्प होते हुए भी इसमें ग्रार्थ का बड़ा विस्तार किया है।

मैस्र के प्रो॰ हिरियाना ने भर्तप्रपश्च के भाष्य के सब प्रमाया जो ब्रानन्दिगिरि ने दिये हैं, एक स्थान पर एकत्र कर दिए हैं | उन्हों ने इस विषय का ब्रापना लेख मद्रास के ब्रोरिययरल कान्फ्रोंस में सन् १६२४ में पढ़ा था। वह लेख उस कान्फ्रोंस के प्रोसीडिंगस में इप बुका है।

यह भर्तृप्रपञ्च न ही झद्वेतवादी था, ग्रौर न पूरा द्वेतवादी । झभी तक इसके ग्रन्थ का कोई द्वटा फूटा या सम्पूर्ण हस्तलेख प्राप्त नहीं हुआ।

## २—द्विवेदगङ्ग

माध्यन्दिन बृहदारपयक पर बहुत थोड़े भाष्य स्वतन्त्ररूप से हुए हैं । जिन विद्वानों ने माध्यन्दिन शतपथ पर अपने भाष्य लिखे हैं, उन्हों ने इस आरयथक पर भी अपने भाष्य अवश्य लिखे होंगे, ऐसा अनुमान हो सकता है। परन्तु वे सब भाष्य भी अभी तक उपलब्ध नहीं हुए।

१ देखो, Procee dings and transactions of the Third Oriental Conference, Madras, 1924, पु. ४३०-४४०।

<sup>ा</sup> देखो, प्रो• एम• हिरियाना का लेख, इधिडयन मधटीक्वेरी, पृ० ७७-⊏६, एप्रिल सन् १६२४।

जब से ऋावार्य शङ्कर ने कायव वृहदाराययक पर छपना भाष्य लिखा है, तभी से उन के उत्तरवर्ति विद्वानों ने कायव पाठ पर ही ऋपने भाष्य लिखे हैं। हां द्विवेदगञ्ज नाम के विद्वान् ने मुख्यार्थप्रकाशिका नाम की व्याख्या माध्यन्दिन आराययक पर लिखी है। वैबर साहब ने उसका संचेप ऋपने शतपथ बा॰ के संस्करण के अन्त में छापा है। इस का समग्र पुस्तक हमारे पुस्तकालय में विद्यान है। जेसा इस के नाम से प्रकट है, इस में प्रत्येक पद का ही भाष्य नहीं किया गया, प्रत्युत सुख्य सुख्य पदों का ही भाष्य किया गया है।

बिवेदगङ्ग के काल के विषय में इस अभी तक कुछ नहीं कह सकते ।

#### बृहदारायक कार्यव

इस मारायक पर माफरेख्ट के बहुत्सुची में निम्नतिखित भाष्यों भ्रौर भाष्यकारों के नाम दिए गए हैं—

- १--सिद्धान्त दीपिका ।
- २--शाङ्करभाष्य ।
- ३--आनन्दतीर्थं की शाङ्करभाष्य पर टीका ।
- ४--- भानन्दतीर्थ का स्वतन्त्र भाष्य
- ५--रघृत्तम की परबद्धाप्रकाशिका टीका ।
- ६-व्यासतीर्थ का भाष्य ।
- ७-दीपिका।
- =--गङ्गाघर ( अथवा गङ्गाधरेन्द्र ) की दीपिका !
- ६ नित्यान्दशर्मा की मितान्तरा टीका ।
- १०-- मथुरानाथ की लघुवृत्ति।
- ११—रङ्गरामानुज भाष्य ।
- १२-सायग भाष्य।
- १३--राघवेन्द्र का बृहदारगयकोपनिषत्खगडार्थ ।
- १४—राघवेन्द्र का बृहदारगयकोपनिषदार्थसंग्रह ।
- १४--वृहदारगयकविषयनिर्णय ।

१६—बृहदा**र**गयकविवेक ।

ं **१**७—विज्ञानभिन्नु का भाष्य ।

१८—नारायण की दीपिका I

सम्भव है, दीपिका नाम के जो भाष्य पहले दिये गये हैं, यह उन्हीं में से कोई एक हो ।

### वार्तिक

भाष्य ग्रौर टीकाग्रों के मितिरिक्त इस आरायक पर कई वार्तिक भी लिखे गये हैं। माफरेख्ट के मनुसार उनके नाम नीचे दिये जाते हैं-

१---शङ्करभाष्य का ही वार्तिकह्न सुरेश्वराचार्यकृत ।

२--- मानन्दतीर्थ की शास्त्रप्रकाशिका ।

म्यायकल्पलतिका, ग्रानन्दपूर्ण विरचित ।

¥--बृहदारगयकवार्तिकसार !

इन सब भाष्यों के झितिरिक्त च्रौर भी कई पुराने भाष्य होंगे, जिनका झभी तक कोई पता नहीं लग सका।

# शङ्कराचार्य

इस मारययक के प्रसिद्ध भाष्यकारों में से सर्वश्रेष्ठ भाष्यकार श्री शङ्कराचार्य के सम्बन्ध में भव कुछ लिखा जाता है। स्वामी द्यानन्द सरस्वती ने संवत १६३६ में सत्याधेप्रकाश के ग्यारहवं समुद्धास में लिखा था, कि भाष्यत्रथी का कर्ता भादि शङ्कराचार्य कोई २२ सो वर्ष हुए, हुआ था। ऐसी ही किंवदन्ति भ्रन्य अन्यासियों में भी प्रचलित है। "एज चॉफ शङ्कर" के कर्ता हमारे मित्र स्वर्गीय टी॰ एस॰ नारायणशास्त्री ने लिखा था कि शङ्कर लगभग पांचवीं, शताब्दी पूर्व विकम में हुआ था। प्रसिद्ध दाचिणात्य विद्वान तैलङ्ग ने लिखा था कि शङ्कर पांचवीं, छठी शताब्दी में हुआ होगा। योख के अनेक विद्वान शङ्कर को भ्राठवीं शताब्दी ईसा के अन्त में या नवमीं शताब्दी के आरम्भ में रखते हैं। श्राध्यर्थ है, कि इतने प्रसिद्ध आचार्य का काल भी भारतीय इतिहास में अभी अनिध्यत ही है।

## राङ्कर का काळ

माचार्य शङ्कर के काल पर प्रकाश डालने वाली जो सामग्री हमें उपलब्ध हुई है, उस का लिख देना हम यहां ग्रावश्यक समफते हैं । उस सामग्री को दिष्ट में रख कर आगे सब विद्वान स्वतन्त्र विचार कर सकते हैं। परन्तु इस सब विचार को करते हुए भी एक परम ग्रावश्यक बात है, जिस का ध्यान रखना ग्रत्यन्त उपयोगी होगा। वह हम सब से पहले कह देनी चाहते हैं। हमारा विश्वास है कि शङ्कराचार्य के भाष्यों के मुदित संस्करण ग्रोर ग्रनेकों हस्तिलिखित ग्रन्थ विश्वसनीय नहीं हैं। जितना परिवर्तन ग्रोर संशोधन शङ्कर के ग्रन्थों का हुमा है, उतना कदाचित ही किसी ग्रन्थ के ग्रन्थों का हुमा होगा। ग्रतएत्र ग्रान्तिरिक साच्य पर विचार करते हुए यह सन्देह सदा ही बना रहना चाहिए कि किसी परिणाम पर पहुंचने के लिए प्रमाणस्थ से उद्धृत किए गए वचन सम्भवतः शङ्कर के न हो। इतनी मूमिका के पश्चात हम शङ्कर के काल से सम्बन्ध रखने वाली मुख्य २ सामग्री नीचे लिखते हैं।

(१) चीनी यात्री इत्सिङ्ग अपने यात्रा विवस्ण में लिखता है-

इस के अनन्तर भर्तृहरि शास्त्र है। । । यह विद्वान् भारत के पाचों खण्डों में सर्वत्र बहुत प्रसिद्ध था और उस की विशिष्टताओं को लोग आठों दिशाओं में जानते थे। । । उस की मृत्यु हुए चालीस वर्ष हुए हैं। (सन् ६५१-६५२) ।

यदि इत्सिङ्ग का पूर्वोक्त कथन सत्य मान लिया जावे, तो निम्नलिखित बार्ते विचारणीय हो जाती हैं।

द्याचार्य क्रमारिल भट्ट अपने तन्त्रवार्तिक में भर्तहरिकृत वाक्यपदीय के एक श्लोक को इस प्रकार उद्धृत करता है—

तथा चोक्तम-

तत्त्वावबोधः शब्दानां नास्ति व्याकरणाहते।

१ इत्सिङ्ग की भारत-यात्रा, ५० २०३-२७४ । अनुवादक ला० सन्तराम, इरिडयन प्रेस प्रयाग,सन् १९६२४।

यह श्लोक वाक्यपदीय का १। १३॥ है।

इत्सिग के कथन के अनुसार सन् ६४९-६४२ में होने वाले भर्तहरि के प्रन्थ के स्टोक को उद्धृत करने वाला कुमारिल अवस्य ही सन ६४२ से पीछे का होगा।

. इस प्रकार भट्ट कमारिल सन ६८० के लगभग का मानना पड़ेगा l

(२) ब्रब ब्रनेक विद्वान इस बात में सहमत हैं, कि विश्वरूप, सुरेश्वर, मण्डन ब्राह्मि एक ही ऋाचार्य के नाम हैं। यह विश्वरूप श्रपनी बालकीडा टीका में कुमारिल मह के एक श्लोक को उद्भुत करता है—

तथा हि-

शास्त्रानां विप्रकीर्णत्वात् पुरुषाणां प्रमादतः । नानाप्रकरणस्थत्वात् स्मृतिमूळं न गृह्यते ॥ बाळकीडा पृ० १४ । यह रह्योक तन्त्रवार्तिक चौक्षम्या संस्करण पृ० ७६ पर पाया जाता है ।

विश्वहप कुमारिल के इसी श्लोक को उद्घत नहीं करता, प्रत्युत उस ने कुमारिल का एक भौर श्लोक भी लिखा है——

तथा चाह-

सर्वस्येव हि शास्त्रस्य कर्मणो वापि कस्यचित्। यावत् प्रयोजनं नोक्तं तावत् तत्केन गृह्यते ॥ बालकीडा पृ० २। यह रतोक कुमारित के रतोकशार्तिक चौ॰ संस्करण पृ० ४ पर मिलता है। विश्वरूप ने इसे वहीं से लेकर उद्शत किया है।

(३) मगडन अथवा छरेश्वर शङ्कराचार्य का शिष्य था। जन शङ्कर का शिष्य कुनारिल मह को उद्धृत करता है, तो शङ्कर भी लगभग कुनारिल के ही समय का होगा। शङ्कर विजय में तो यह बात लिखी भी है। इस लिए जन कुनारिल ही लगभग सन ६०० के निकट हुआ। है तो शङ्कर का काल ईस्वी सप्तम शताब्दी के अन्त में ही हो सकता है।

यह श्रृङ्खला चीनी यात्री के वाक्य को सत्य मान कर ही जोड़ी जा सकती है।

(४) वाक्यपदीय के द्वितीय काषड पर पुण्यराज की व्याख्या छपी है। उसके झन्त में कई श्लोक पाये जाते हैं। वे श्लोक बहुत झसङ्गत दशा में मिलते हैं। उनमें से कुक रलोक इस प्रकार से हैं— मुलभूतमवाप्याथ पर्वतादागमं स्वयम् । ष्राचायवसुरातेन न्यायमार्गान्विचिन्त्य सः ॥५४॥ प्रणीतो विधिवचायं मम न्याकरणागमः । मयापि गुरुनिर्दिष्टाद्धाष्यान्न्यायाविल्ठप्तये ॥५४॥ काण्डत्रयक्रमेणायं निबन्धः परिकीर्तितः ॥५६॥ राशाङ्करिष्याञ्छ्लेतद्वाक्यकाग्रंड समासतः ॥५६॥

इन श्लोकोंसे आचार्य वंसुरात, भर्तृहरि, त्रौर दाशाङ्कः=चन्द्रगोमी का वनिष्ठ सम्बन्ध प्रतीत होता है।

(भ) हम राजतरिक्षिण १११७६॥ से जानते हैं, कि कश्मीर के महाराज अभि-मन्यु प्रथम के समय में आचार्य चन्द्रगोमी ने महाभाष्य का पुनः प्रचार किया था। राजतरिक्ष्मिणी के सम्पादक स्टाईन महाशय के अनुसार अभिमन्यु प्रथम लगभग चौथी पांचवीं शताब्दी का ही है। इसिलिये भर्नुहरि का काल अधिक से अधिक कठी शताब्दी में पड़ेगा। यदि यह अनुमान ठीक हो जावे, तो चीनी यात्री इस्सिक्ष का लेख अशुद्ध मानना पड़ेगा, और भर्नुहरि का काल कुछ अपर चले जाने से शहर आदि आचार्यों; का काल भी लगभग कठी शताब्दी हो जायगा। इस प्रकार विषय की गम्भीरता चाहती है, कि चीनी यात्री के कथन को अन्य प्रमार्थों से पुष्ट किया जाय, और इसे वैसे ही सत्य न मान लिया जावे। हमने तो यहां दोनों प्रकार के भाव इस समय रख दिये हैं।

महीप्रपञ्च सम्बन्धी पूर्वोक्त वर्धन से पता लग जाता है, कि शङ्कर से पहले भी बड़े र आचार्यों ने उपनिषदों पर भाष्य लिखे थे। ऐसा भी अनुमान होता है, कि जिन आचार्यों ने उपनिषदों पर भाष्य लिखे, उन्होंने नेदान्त सूत्रों पर भी भाष्य लिखे होंगे। "जर्नल आफ ग्रोरियण्डल रीसचें महास' जनवरी सन् १६२७ में पं• कुप्पु स्वामी शास्त्री ने एक लेख पृ॰ १-१४ तक लिखा है। उसमें बताया गया है, कि शङ्कर ने नेदान्त सुत्र १। १। ४॥ के भाष्य के अन्त में जो कुछ स्टोक विना नाम लिखे उद्धृत किये हैं, वे आचार्थ सुन्द्र पाण्डच के हैं। सम्भव है, इस आचार्थ ने उपनिषदों पर भी भाष्य लिखे हों। अस्तु, हमारा यहां यह लिखने का

१ चन्द्राचार्यादिभिर्छन्धादेशं तस्मात्तदागमम् । प्रवर्तितं महाभाष्यं चन्द्रन्याकरणम् कृतम् ॥

इतना ही ब्राभिप्राय है, कि संस्कृत विद्या के गवेषणा करने वालों को ब्रभी बहुत कुछ खोजने की ब्रावरयकता है। शेष भाष्यकारों का वर्णन उपनिषदों के भाग में ही किया जायगा।

## तैत्तिरीयारण्यक

१-भट्ट भास्कर

२—सायण

तैक्तिरीय आराययक पर भट्ट भास्कर और साथण इन दोनों आचार्यों के भाष्य इस समय तक इन चुके हैं। और भी कई भाष्य इस आराययक पर हो चुके होंगे, परन्तु एक दो के अतिरिक्त उनके अस्तित्व का अभी तक पता नहीं लगा । भट्ट भास्कर और सायण दोनों आचार्यों का वर्णन पहले किया जा चुका है, अतः यहां इनके सम्बन्ध में कुक नहीं लिखा जायगा।

#### ३- वरद्राज

माफरेल्ट के बृहत्स्ची में तैलिरीयाखयक का तीसरा भाष्यकार भी लिखा हुन्ना है। ब्राफरेल्ट का ब्राधार ब्रॉपर्ट की सूची है। ब्रॉपर्ट ने दिल्ला के ही घरों से सूची तय्यार करवाई थी। इससे ज्ञात होता है, कि यह भाष्यकार दालियात्य था। पुनः माफरेल्ट बताता है, कि इस वरदराज के पिता का नाम वामनाचार्य ब्रौर पितामह का नाम ब्रानन्तनारायण था। इसने सामवेदीय कई सूत्रों पर वृत्ति वा भाष्य लिखे हैं। इसके ब्राएययक के भाष्य का कोई हस्तलेख हमें नहीं मिल सका। इस लिये इसके सन्बन्ध में भी प्रधिक नहीं लिखा जा सकता।

इमारा ग्रनुमान है कि भवस्वामी ने ग्रारणयक पर भी ग्रपना भाष्य लिखा होगा ।

## मैत्रायणीय आरण्यक

#### १-रामतीर्थ

हम पहले पृ० २३२ पर लिख चुके हैं, कि रामतीर्थ ने इस छाराययक पर अपनी दीपिका लिखी है। वह आनन्दाश्रम के उपनिषदों के समुचय में खपी है। इस आराययक या उपनिषद् पर इसके अतिरिक्त छाफरेख्ट ने निन्नतिखित भाष्य बताए हैं

१-शङ्कराचार्य का भाष्य ।

२--नारायण की दीपिका।

प्रकाशात्मन् की दीपिका।

४—विज्ञानभिन्तु का मैत्रेयोपनिषदालोक ।

ये टीकाएं उपनिषद् भाग पर ही हैं, या सारे आराययक पर, यह अभी पता नहीं लग सका ।

#### तलवकार आरण्यक

#### १-भवत्रात

भववात ने जैमिनीय ब्राह्मण चौर च्रारण्यक के समान जैमिनीय श्रौतसूत्र पर भी इयना भाष्य लिखा है। उसकी दो प्रतियां हमारे पास च्रा गई हैं। उसके पाठ से इसके काल मादि के सम्बन्ध में घभी तक कुछ नहीं जाना जा सका।

इन आरायकों के अतिरिक्त कठ आराययक के सम्बन्ध में पृ० २७ पर जो तीन संख्या का नोट हम ने लिखा है, वह देख लेना चाहिए ।



# सोलहवां अध्याय

## आरण्यक और वेदार्थ

जिस प्रकार से ब्राह्मणप्रनथ नेदार्थ में अत्यन्त सहायता देते हैं, वैसे ही आरायक प्रनथ भी इस विषय में कोई कम सहायता नहीं देते। इन में से भी जैमिनीय आराग्यक मन्त्रों का बड़ा ही स्पष्ट अर्थ करता है। इसलिये अब कुछ मन्त्रों के अर्थ का, जैसा कि इस आराग्यक में मिलता है, नमूना दिया जाता है।

तद्यथा ह व सुवर्ण हिरण्यमग्नी शस्यमानं कल्याणतरं कल्याणतरं भवति एवमेव कल्याणतरेण कल्याणतरेणात्मना सम्प्रवित य एवं वेद ॥ ६ ॥ तदेतद्वाभ्यनुच्यते ॥ ७॥

पतङ्गमक्तमसुरस्य मायया हवा परयन्ति मनसा विपश्चितः । समुद्रे ग्रन्तः कवयो विचक्तते मरीचीनां पदमिञ्कन्ति वेषस इति ॥१॥१

पतङ्गमक्तमिति। प्राणो वै पतङ्गः। पतन्निव होण्यङ्गेष्वित रथमुद्दीक्षते। पतङ्ग इत्याचक्षते॥ १॥ असुरस्य माययेति। मनो वा असुरम्।
तक्ष्यसुषु रमते। तस्यैव माययाकः॥ १॥ हृदा पश्यन्ति मनसा
विपश्चित इति। हृदैव होते पश्यन्ति यन्मन्सा विपश्चितः॥ ४॥ समुद्रे
अन्तः कवयो विचक्षत इति। पुरुषो थे समुद्र पवंविद उ कवयः। त
इमां पुरुषे उन्तर्वांचं विचन्नते॥ ५॥ मरीचीनां पद्मिच्छन्ति वेधस्त
इति। मरीच्य इव वा पता देवता यद्गिर्वायुरादित्यश्चन्द्रमाः॥ ६॥
न ह वा पतासां देवतानां पदमस्ति। पदेनो ह वै पुनर्मृत्युरन्वेति॥ ॥॥
जै० उप० वा० १। ३५॥

अर्थात.—जिस प्रकार सोना आग में डाला हुआ पवित्र होता है, बहुत पवित्र होता है, वेसे ही पवित्र आत्मा से, बहुत पवित्र आत्मा से वह प्रकट होता है, जो ऐसा जानता है। ऐसा ही ऋग्वेड १०११७७।१॥ में कहा गया है—

प्राया ही पतङ्क है। मन ही असुर है। उसी की माया से यह युक्त है। ये विद्वान हृदय और मन से ही जानते हैं। पुरुष ही समुद्र है। ऐसा जानने वाले किवि=ज्ञानी इस वाशी को पुरुष के अन्दर कहते हैं। मरीची के समान ही ये देवता हैं, जो अग्नि, वायु, मादित्य और चन्द्रमा हैं। इन देवताओं का पद नहीं है। पद से ही बार बार की सत्यु को प्राप्त होता है।

पतङ्गो वाचम्मनसा बिभर्ति तां गन्धवीं Sवदर्भे ग्रन्तः ।

तां चोतमानां स्वर्यम्मनीषामृतस्य पदे कवयो निपान्ति ॥ १ ॥

पतङ्गो वाचाम्मनसा विभर्तीति । प्राणो वै पतङ्गः । स इमां वाच

मनसा बिभर्ति ॥ २ ॥ तां गन्धर्वो ऽवदद्गर्भे अन्तरिति ।

प्राणो वै गन्धर्वः पुरुष उ गर्भः। स इमाम्पुरुषे उन्तर्वाचं वद्ति ॥३॥ तां द्योतमानां स्वर्थेस्मनीषामिति । स्वर्था होषा मनीषा ग्रहाक् ॥४॥ ऋतस्य पदे कवयो निपान्तीति। मनो वा ऋतमेवंविद् उ कवयः।

ओमित्येतदेवाक्षरमृतम् । तेन यदचं मीमांसन्ते यद्यजुर्यस्माम तदेनां निपान्ति ॥ ५ ॥ जैमिनीय उप० बा० ३ । ३६ ॥

प्रथात- ऋ॰ १०११७०।२॥ का व्याख्यान इस प्रकार किया गया है-प्राण ही पतः हं। वह (प्राण) इस वाणी को मन से धारण करता है। प्राण ही गन्धं है। पुरुष ही गर्भ है। वह (प्राण) इस वाणी को पुरुष के अन्दर बोजता है। यह वाणी ही है, जो स्वर्या मनीपा है। मन ही ऋत है। ऐसा जानने वाले ज्ञानी हैं। योम् ही यह ऋत अन्तर है। इसी ग्रोम् से जब ऋचा, यज्ञ और साम की मीमांसा करते हैं, तो उस (वाणी की) रहा ही करते हैं।

ग्रपरयं गोपामनिषद्यमानमा च परा च पथिभिश्वरन्तम् ।

स सधीची: स विष्चीर्वसान ग्रा वरीवर्त्ति भुवनेष्वन्तः ॥१॥

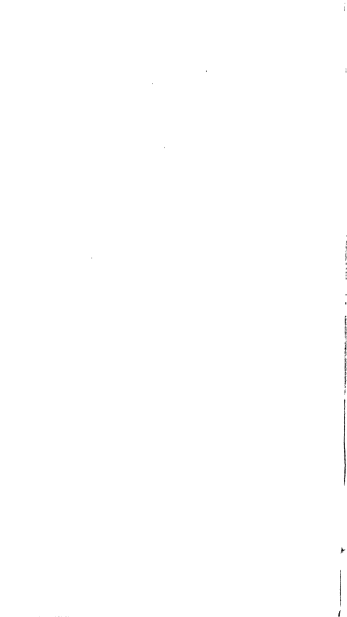
अपर्यं गोपामनिपद्यमानिमित । प्राणो वै गोपाः । स हीदं सर्व-मनिपद्यमानो गोपायित ॥ २ ॥ आ च परा च पिथिभिश्चरन्तिमित । तथे च ह वा इमे प्राणा अमी च रदमय पतेई वा एष पतदा च परा च पिथिभिश्चरित ॥ ३ ॥ स सभ्रीचीः स विष्चीवैसान इति सभ्रीचीश्च होष पतिष्ठप्रचीश्च प्रजा वस्ते ॥ ४ ॥ आ वरीवित भुवनेष्वन्तरिति । एष होवेषु भुवनेष्वन्तरावरीविर्ति ॥ ५ ॥ जै० उप० ब्रा० ७ । ३७ ॥ प्रश्रांत — प्राया ही गोप है । ये प्राया ही हैं, जो यह रिश्मियां हैं। इन्हीं से यह मार्गों से चलता है। वह सीधे ख़ौर उलटे प्रजा को वसाता है। वह ही भुवनों में व्यापक है।

दूसरे भारपथकों में भी अनेक वेदमन्त्रों का व्याख्यान पाया जाता है। पर वह इतनी विस्तृत रीति से नहीं मिलता । पूर्वोक्त तीन मन्त्रों वाले ऋग्वेदीय सक्त के भाष्य से स्पष्ट पता लग सकता है, कि आरपथक वाले किस प्रकार का मन्त्रार्थ करते थे। यह अर्थ प्राय: अध्यात्म शिली का है। पर सम्त्र ऐसा नहीं है। कहीं र आधिदेविक अर्थ भी मिल जाता है।

आरययकों का यह वर्धान अत्यन्त संचित्त रीति से किया गया है। इन के सिखान्तों के संस्वन्ध में विचारविशेष उपनिषदों के साथ ही किया जायगा। ऐसा करना है भी आवश्यक, क्योंकि आत्मा, परमात्मा, प्रकृति, पुनर्जन्म, सुक्ति आदि का वर्धान उपनिषदों और आरएयकों का समान ही है।

# पहला पारिशिष्ट

इस परिशिष्ट में वे बातें लिखी गई हैं जो कि गत अध्यायों के सम्बन्थ में दोबारा पाठ से आवश्यक समभी गई हैं।



## प्रथमाध्याय ।

ए॰ ३—ब्राह्मण प्रन्थोंमें कई स्थानों पर ऐसा लिखा मिलता है— इत्येकच्याख्यानाः । श्र० ६।७।४।६॥

अर्थात्—यह सब ऋवाएं समान व्याख्यानवाली हैं।

इतना लिख कर इन मन्त्रों का ब्राह्मण नहीं लिखा जाता। इस से भी प्रतीत होता है, कि व्याख्यान राज्द ब्राह्मण का पर्यायवाची ही है।

पृ० ४—ब्राह्मण सम्बन्धी जो विज्ञायते शन्द है, इस का सब से पहला प्रयोग गोपथ ब्राह्मण में पाया जाता है—

आत्मा वें स यज्ञस्येति विज्ञायते। २।२।६॥ अर्थात्—वह यज्ञ का आत्मा ही है, यह ब्राह्मणसे जाना जाता है। पे॰ ब्रा० ४। २२॥ में भी विज्ञायते शब्द पाया जाता है, परन्तु यहां इस का अर्थ और प्रतीत होता है।

विज्ञायते राब्द का ब्याख्यान निम्नलिखित स्थानों में भी अवश्य देखना चाहिए—

- (१) गीतमधर्मसूत्र ११।११॥ और ११।१६॥ पर मस्करी भाष्य।
- (२) ऋक् सर्वानुक्रमणी १।१॥ पर षड्गुरुशिष्य की वृत्ति।
- (३) बोधायन धर्मसूत्र १.धा१ध॥पर गोविन्दस्वामी का विवरण। पृ० ५— मन्त्रों में कई स्थानों पर एक शब्द मिलता है— ब्राह्मणाच्छंसि ।

तैत्तरीय संहिता में कुछ स्थानों पर इस शब्द का अर्थ करते हुए, भट्ट।भास्कर छिखता है, कि "ब्राह्मणप्रन्थों के वचनों से जो स्तुति किया गया हो।" इस अर्थ के मानने का यह अभिप्राय है, कि मन्त्रों से पहले भी कोई ब्राह्मण थे। परन्तु यह बात इतिहास विरुद्ध है। इसलिये भट्ट भास्कर का अर्थ आदरणीय नहीं हो सकता।

## द्वितीयाध्य ।

पु॰ द—मनु भाष्यकर मेघातिथि भी कीषीताकित्राह्मणे ऐसा प्रयोग ४। ३३ ॥ के भाष्य में करता है।

पृ०१२—शतपथ के तेरहवं काएड में यद्यपि तस्योक्तं ब्राह्मणं पाठ प्रायः मिलता है, तथापि चौदहवें में बन्धुः भी पाया जाता है। देखो, १४।२।२।४०,४१,४३॥ इस लिबे बन्धु शब्द केही प्रयोग से शतपथ के कुछ काएडों की प्राचीनता और दूसरों की नवीनता का अनुमान नहीं किया जा सकता।

पृ० १३—इस समय काण्य शतपथ ब्राह्मण में १०४ अध्याय मिलते हैं। शङ्कराचार्य आदि विद्वान् काएव बृहदारएयक के अन्तिम दो अध्यायों को खिल हो मानते हैं। बृहदारएयक के पांचर्य अध्याय के भाष्य के आरम्भ में शङ्कर लिखता है—

पूर्णमद इत्यादि खिलकाण्डमारभ्यते ।

अर्थात्—अव पूर्णभदः से आरम्भ होने वाले पांचवें खिलकाएड का आरम्भ किया जाता है।

इन अन्तिम दो अध्यायों को जिल मान कर काएव शतपृथ में शेष १०२ अध्याय ही रह जाते हैं। सम्भव है, इसी प्रकार कोई दो अध्याय और भी इस में कभो छुड़ गये हों।

पृ० १८—दैवतब्राह्मण का ही दूसरा नाम देवताध्याय ब्राह्मण है।
सामग लोगों के छन्द का जा प्रन्थ आक्सफोर्ड के स्वीपत्र
में दर्ज है,वही अन्थ पीटर्सन की दूसरो रिपोर्ट(सन् १८८३)
पृ० ११३ पर भो दर्ज किया गया है। वहां इस का नाम छन्दोविचयः
या उपनिदान वताया गया है।

पृ• १२—जैमिनीय ब्राह्मण के आरम्भ के अनेक खराडों में अग्नि-होत्र का विस्तृत वर्णन पाया जाता है । इसी ब्राह्मण में बुत सी अत्यन्त सुन्दर उपमार्प पाई जाती हैं।

## तीसरा अध्याय।

पृ० २८— डा॰ कालएड के सम्पादन किये हुए काटक ब्राह्मण के अंशों में अग्न्याधिय ब्राह्मण, अमा ब्राह्मण,काटक सं० ४०। ७॥ पर ब्राह्मण, ग्रहेष्टि ब्राह्मण के मन्त्र, उपन्यन ब्राह्मण, श्राद्धब्राह्मण, मेखलाब्राह्मण, अशातिभद्र यह आठ छोटे छोटे खएड हैं।

इन में से काठक संहिता ४०। ७॥ पर का ब्राह्मण बड़ा उपयोगी है, इस लिये वह नीचे उद्भृत किया जाता है—

चत्वारि शृंगा इति वेदा वा एतदुक्ताः । त्रयो ऽस्य पादा इति त्रीणि सवनानि । द्वे शीर्षे इति प्रायणीयोदयनीये । सप्त इस्तास इति सप्त छन्दांसि । तस्मात्सप्तार्थिषः सप्तसमिधः सप्तेमे छोकाः । येषु चरन्ति प्राणा गुहाशया निष्ठिताः सप्त सप्त ॥ त्रिधा बद्ध इति त्रिधा बद्धो मन्त्रब्राह्मणकल्पैः ऋषमो रौरवीति रौरवणमस्य सवनक्रमेण ऋग्मियं जुर्भिः सामिर्भरथर्वि भयंदेनमृग्भिः श्रंसन्ति यज्ञुभियंजन्ति सामिः स्तुवन्त्यथर्वभित्रपन्ति । महो देव इति महादेवः । मत्र्यामाविवेश मतुष्याणां तस्योत्तरा भूयांसि निर्वचनाय ॥

चत्व।रि शृङ्गा चतुर्भुखश्चतुर्वेदाश्चतुर्युगा व्यग्न्याश्चत्वारे। प्रभवन् स्वयं कैळासपर्वतो नाम एको भवति तदेकशृङ्गं द्विशृङ्गं त्रिक्षशृङ्गं द्वात्रिक्षशृङ्गं क्षतशृङ्गं सहस्रयंङ्ग कोटिशृङ्गमनन्तशृङ्गं मेरुशृङ्गं स्फ-टिकशृङ्गं पितृशृंगं मनुष्यशृङ्गं द्वादशादित्यानां पूर्वापारं मुनयो वदन्ति सर्वमायुः सर्वमेत्यायुः सर्वमोति य एवं वेद ॥

इन दोनों ब्राह्मणों में से पहला ब्राह्मण थोड़े ही पाठान्तर से निरुक्त १३७॥ में मिलता है।

अर्थात्-यह जो चारश्रंग हैं सो वेद ही कहे गए हैं। तीन सवन

<sup>9</sup> यदि यह पाठ वस्तुतः ब्राह्मण का है तो इसमें युग शब्द का प्रयोग उसी भाव को कहने वाला मानना चाहिए, जो भाव हम झाज कल युग शब्द से लेते हैं।

ही उस के तीन पाद हैं। प्रायणीय उदयनीय ही दो शिर हैं। सात हाथ सात छन्द हैं। इस लिए सात ही अर्चियें, सात समिषाएं तथा सात ही लोक हैं। जिन में सात २ गुहा में रहने वाले प्राण टहरे हैं। मन्त्र ब्राह्मण और करूप से ही यह तीन प्रकार बांधा गया है। ऋषभ रोता है। रोना इसका सवनकम से हैं। ऋचाओं से जो इसकी प्रशंसा करते हैं, यज्ञओं से जो यज्ञ करते हैं, सामों से जो स्तुति करते हैं और अथवौं से इसे जपते हैं। महान ही वह देव है। मनुष्यों का ही (यह यह है)।

चार श्रंग, चार मुख, चार वेद, बार युग और चार ही अग्नियें हुई । कैलास पर्वत स्वयं एक होता है । वह एक श्रंग वाला, दो श्रंग वाला, तीस श्रंग वाला, ३२ श्रंग वाला, तीस श्रंग वाला, ३२ श्रंग वाला, शत श्रंग वाला, सहस्र श्रंग वाला, कोटि श्रंग वाला, अनन्त श्रंग वाला, मेरु श्रंग वाला,स्फटिक पितृ तथा मनुष्य श्रंग वाला, वारह आदित्यों का पूर्वापार मुनि कहते हैं । सारी आयु का प्राप्त होता है, जो ऐसा जानता है ।

पृ७ **२६**—राङ्कर वेदान्त सूत्र २।३।४०॥ के भाष्य में भी जावास्र श्चिति का प्रमाण देता है।

ए० ३३—काठकसंहिता २९।१०॥ में भी कापेयों का नाम मिळता है। क्या इनके कोई अत्यन्त प्राचीन ब्राह्मण थे ?

## छठा अध्याय

पु॰ =७—शतपथ के वंश में जहां आचायों की परम्परा समाप्त होती है, वहां वयं पद लिखा है। क्या इस का यह अभिप्राय है। कि परम्परा में आने वाले अनेक शिष्य लोगों ने याझवल्क्य के पाठ में परिवर्तन किया था। अथवा यहां वयं पद एक का ही वाची है।

शा० २ । ६ । ३ । ५ ॥ में कहा है—

स वन्तुः ग्रनासिर्थस्य यं पूर्वमवोचाम्। अर्थात्—ग्रुनासीर्यं का वही ब्राह्मण है, जिसे हम पहले कह चुके हैं। यहां भी अवोचाम पद का अर्थ विचारणीय है। हां, यह देखा गया है, कि एक भी व्यक्ति अपने लिए बहुवचन का प्रयोग करता है। जनक कहता है—

सहस्रं भो याज्ञवल्क्य दद्यो यस्मिन्वयं त्विय मित्रविन्दामन्व-विदामाति । २० ११।४।३।२॥

यहां जनक अपने लिए बहुवचन का प्रयोग कर रहा है।

पृ० &४—२१० ११।४।२।२॥ में अंगजिद् ब्राह्मणों का कथन किया गया है। इस से ज्ञात होता है, कि शिक्षा आदि अड़ों की विद्या भी बहुत पुरानी है।

## सातवां अध्याय

पृ• १०५—मैत्रायणी संहिता १।११।५॥ में भी गाथा और नारा-शंसी का बहुत आदर नहीं पाया जाता।

यो गाथानाराज्ञश्वसीभ्याश्वसनोति न तस्य प्रतिगृह्यम् । अनृतेन हि स तत्सनोति ।

अर्थात्—जो गाथा और नाराशंसी से पूजा करता है, उस से कुछ छेना नहीं चाहिए। वह तो अनृत से ही उसकी पूजा करता है। पृ० १२१—जैमिनीय श्रौतसूत्र की व्याख्या की भूमिका में भवत्रात छिखता है-

यदचा होतृत्वं''''''। अत्रर्गादिभिः शब्दैवेंदा एवाभिधीयन्ते । अर्थात्—यहाँ ऋक् आदि शब्दों से वेद ही कहे गए हैं।

इस से भी प्रकट होता है, कि सनातन धर्मोद्धार के कर्ता ने जो यह कल्पना की थी, कि ऋक् आदि शब्द मन्त्रों के लिये ही आते हैं, वह नितान्त भ्रममूलक है। कम से कम भवत्रात का ऐसा विचार नथा।

पृ० १४५ — विशेष्य विशेषण की रीति से इम ने ही मन्त्रों के पर्दों को पर्याय बना कर अर्थ करने की विधि नहीं लिखी, प्रत्युत ब्राह्मणग्रन्थों में भी यह बात मिलती है। ऐतरेय ब्रा• ४। २६॥ में लिखा है—

वायुर्ह्सेव प्रजापातिस्तदुक्तमृषिण।—पवमानः प्रजापातिराति । अर्थात्—वायु ही प्रजापति है । क्योंकि मन्त्र ऋ ि ६ । धार्द्धा। ने ऐसा कहा है । बहने वाला वायु प्रजापति है । इस मन्त्र में पवमान और प्रजापति विशेष्य और विशेष्ण की रीति से ही हैं ।

पृ० १६२—ब्राह्मण प्रन्थों में प्रक्षेप का मानना कोई बड़ी डरावनी बात नहीं हैं। कात्यायन श्रौत ७ ।५३। पर टीका लिखता हुआ याक्षिकदेव रा॰ ३।१।२।२।। के विषय में लिखता है— इदं ब्राह्मणवाक्यं धर्माविरुद्धम्। अथवा केनचिद्त्र प्रक्षिप्तं स्यात्। अर्थात्—याक्षवल्क्य के बछड़े के मांस को खाने की इच्छा के कहने वाला ब्राह्मण वाक्य धर्मविरुद्ध है। अथवा यह किसी का मिलाया हुआ है।

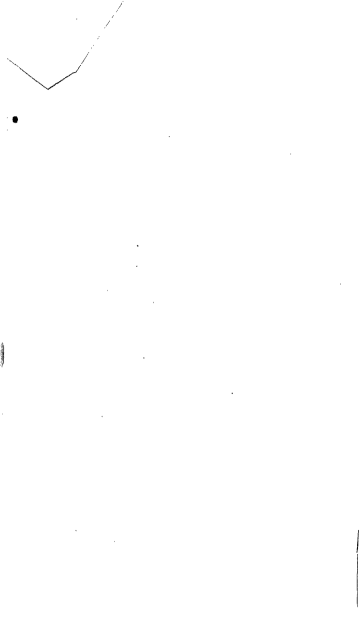
## दशवां अध्याय

पृ० १७९— रा० १०।६।३।१,२॥ ब्राह्मण अत्यन्त आवश्यक है। इनमें ब्रह्मका बड़ा सुन्दर निरूपण है।इन काएडकाओं से प्रकट होता है, कि ब्राह्मणों में भी ब्रह्म का वैसा ही वर्णन मिलता है जैसा कि उपनिषदों में।



# दूसरा परिशिष्ट ।

जिन ग्रन्थों की सहायता से यह पुस्तक लिखी गई है उनकी सूची।



थ्रग्निहोत्रचन्द्रिका थ्रथर्ववेद

अनुभ्रमोच्छेदन

अपरार्क टीका

अमरकोश अष्टाध्यायी

अस्यवामीय सूक्त का भाष्य—आत्मानन्द् कृत

आधर्वण चरणब्यूह

आधर्वण परिशिष्ट

आपस्तम्बधर्मसूत्र

आपस्तम्ब परिभाषा सूत्र

्आपस्तम्बपरिभाषासूत्र व्याख्या धूर्तस्वामीकृत

आपस्तम्बपरिभाषासूत्र व्याख्या हरदत्तमिश्र कृत

आपस्तम्बश्रीत के धूर्तस्वामी कृत भाष्य पर रामाएडार कृत वृत्ति

आपस्तम्बश्रौतस्त्र

आर्यसिद्धान्त-भीमसेन सम्पादित

आर्षानुक्रमणी

आर्षेयब्राह्मण-ए॰ सी॰ बर्नेल द्वारा सम्पादित

आर्षेयब्राह्मण भाष्य—सायण कृत

आश्वलायन गृद्यकारिका—भट्ट कुमारिलस्वामीकृत

आश्वलायन गृह्यसूत्र

आश्वलायन गृह्यसूत्र टीका विमलोद्यमाला—जयन्तस्वामी कृत

आश्वलायन गृह्यस्त्र वृत्ति—नारायणकृत

अश्वलायन श्रीतसूत्र

अद्याध्यायीभाष्य-दयानन्द सरस्वतीकृत

आश्वलायन श्रोतसूत्र भाष्य—नारायणकृत

इत्सिंग की भारतयात्रा—हिंदी अनुवाद ला॰ सन्तरामकृत

उपग्रन्थ—कात्याय**न**कृत

**उक्थ**शास्त्र

ऋक् सर्वानुक्रमणी—कात्यायनकृत

ऋक् सर्वानुकमणी वृत्ति—षड्गुरुशिष्यकृत

ऋग्वेद पर ध्याख्यान-भगवहत्तकृत

ऋग्वे**द्**भाष्य—द्यानन्द सरस्वतीकृत

ऋग्वेदभाष्य—सायणकृत

ऋग्वेदाविभाष्यभूमिका—दयानन्द सरस्वतीकृत

ऋक्प्रातिशाख्य टीका—उ**व**ट कृत

ऐतरेयब्राह्मण—मार्टिन हॉन, सत्बवत सामश्रमी, थिओडोर ऑफरेक्ट तथा काशीनाथ शास्त्री द्वारा सम्पादित चारों संस्करण

पेतरेय ब्राह्मण भाष्य—सायण कृत

ऐतरेयारएयक—राजेन्द्रलाल मित्र तथा कीथ द्वारा सम्पादित

ऐतरेयारएयक भाष्य—सायण कृत

कठोपनिषद्

कथा सरित् सागर

काठकगृह्य सुत्र

काठकगृह्य सूत्र भाष्य—देवपाल कृत

काठक संहिता

काएडानुक्रमणिका

कारव संहिता भाष्य-सावण कृत

कात्यायन परिशिष्ट प्रतिक्षा सूत्र

कात्यायन श्रौतसूत्र-कर्क कृत

काव्य मीमांसा—राजशेखर कृत

काशिकावृत्ति

केनोपनिषद् पदभाष्य-शंकर शत

कौशिक सूत्र

कौषीतिक उपनिषद्

कोषीतिक ब्राह्मण—बी• छिएडनर द्वारा सम्पादित

कौषीतिक ब्राह्मण भाष्य—भट्ट विनायक कृत

कौशिक सूत्र पद्धति—आथर्वणिक केशव कृत

खादिर गृह्यसूत्र व्याख्या-- रुद्रस्कन्द कृत

गणपाठ--पाणिनीय

गोपथ ब्राह्मण—हरचन्द्र विद्याभूषण तथा डा॰ ड्यूकगस्ट्र द्वारा

सम्पादित दोनों संस्करण

गोभिलगृह्य सूत्र

गौतमधर्मस्त्र भाष्य-मस्करी कृत

चतुर्वर्गचिन्तामणि—हेमाद्रि कृत

चरण व्यूह

चरण व्यूह टीका—महिदास कृत

चान्द्र वर्ण सूत्र

ज्योति ( वैशाख सं॰ १६७७)

**छान्दोग्योपनिषत्** 

छान्दोग्योपनिषद् भाष्य-मध्व कृत

छान्दोग्योपनिषद् भाष्य-रामानुज कृत

छान्दोग्योपनिषद् भाष्य शंकर कृत

छन्दः सूत्र—विङ्गल कृत

जाबाल उपनिषत्

जैमिनीय ब्राह्मण

जैमिनीय आर्षेयब्राह्मण ए० सो० वर्नल द्वारा सम्पादित

जैमिनीयोपनिषद् ब्राह्मण हंस अर्टल द्वारा सम्पादित

ज्योतिषशास्त्र का इतिहास ( मराठी ) शंकर वालकृष्ण दीक्षित कृत

तन्त्रवार्षिक कुमारिलकृत

ताएडयमहाब्राह्मण आनन्दचद्र वेदान्त वागीश द्वारा सम्पादित ताण्डयमहाब्राह्मणभाष्य सायण कृत तैत्तिरोयमातिशाख्य

तैत्तिरीय ब्राह्मण राजेन्द्रलाल मित्र, नारायणशास्त्री तथा महादेव शास्त्री और श्रोनिवासाचार्य द्वारा सम्पादित तीनों संस्करण तैत्तिरीय ब्राह्मण भाष्य कौशिक भट्ट भास्कर मिश्रकृत तैत्तिरीय ब्राह्मण भाष्य सायण कृत ( कलकत्ता तथा पूना संस्करण ) तैत्तिरीय संहिता

तैत्तिरीय संहिता भाष्य भट्ट भास्कर कृत तैत्तिरीय संहिता भाष्य सायण कृत

तैत्तिरीयारएयक
तैत्तिरीयोपनिषत्
तळवकारार श्रीस्त्र भाष्य—भवत्रातकृत
तैत्तिरीयारएयकभाष्य—भट्ट भास्कर कृत
तैत्तिरीयारएयकभाष्य—सायणकृत
तळवकार आरएयक—अथवा जैमिनीयोपनिषद् ब्राह्मण
त्रयीपरिचय सस्यवत सामश्रमी कृत
विकाण्डमण्डन

त्रिकाएडमण्ड टीका
दूसरा निवेदन राजा शिवप्रसाद कत
दैवत ब्राह्मण जीवानन्द विद्यासागर द्वारा सम्पादित
दैवत ब्राह्मण भाष्य सायणकृत
दैव ब्याख्या औकृष्ण लीला शुक्रमुनि कृत
द्राह्मायण श्रीत टीका धन्विन् कृत
द्राह्मायण श्रीतसूत्र
धातुवृत्ति माधवीया
नारदपरिवाजकोपनिषत्

नारदशिक्षा

नारदिशिक्षा टीका शोभाकर कृत

नारायणोपनिषत्

निघण्टु

निघण्टु भाष्य देवराज यज्वाकृत

निदानसूत्र

निरुक्त

निरुक्त निघएटु कौत्सब्य प्रणीत

निरुक्तभाष्य दुर्गाचार्यं कृत

निरुक्तालोचन

न्यायभाष्य-वात्स्यायन कृत

न्यायसूत्र

न्यायसूत्र वृत्ति-विश्वनाथ भट्टाचार्यं कृत

पंचतन्त्र (पूर्णभद्र)

पारस्कर गृह्यसूत्र पुष्पसूत्र=फुल्लसूत्र

प्रतिमानाटक-भास कृत

प्रयोगपा**रि**जात

पाणिनीय शिक्षासूत्र-दयानन्द सरस्वती द्वारा सम्पादित

पाणिनीय शिक्षापिकका-धरणीधर कृत

विगलछन्द्। पुत्रव्याख्या—हलायुध कृत

पिङ्गल छन्दः स्त्रवृत्ति यादवप्रकाशकृत

फ़्ल सूत्र भाष्य

बालकीडाटीका-विश्वरूपाचार्यं कृत

वृहज्जाबालोपनिषत्

बृहद्देवता

वृहदारएयकोपनिषद् भाष्य शङ्करकृत वृहदारएयकोपनिषद् भाष्य टीका—आनन्दगिरिकृत

वृ**हदार**गयकोपनिषद् व्याख्या–द्विवेदगङ्ग कृत

बोधायन गृह्यसूत्र

बोधायन धर्मसूत्र

बोधायन धर्मसूत्र विवरण-गोविन्दस्वामी कृत

बोधायनपितृमेधसूत्र

बोधायनप्रयोगसार-केशवस्वामी कृत

बोधायन शुल्बसूत्र

बौधायनश्रौत विवरण-भवस्वामीकृत

बौधायन श्रोतसूत्र

बृहत्संहिता—वराहमिहिरकृत

बृहत्संहिता विवृत्ति-भट्टोत्पल कृत

बृहदारण्यक ( चरकशाखोक )

वृहदारएयक (काएव)

वृहदारण्यकोपनिषद् (माध्यन्दिन)-ओटो विहर्षांग द्वारा सम्पादित

भाषिकसूत्र

मद्नपारिजात

मनुस्मृति

मनुस्मृति टीका-कुलू क कृत

मनुस्मृति भाष्य-मेघातिथि कृत

मन्त्रब्राह्मण-सत्यवत सामश्रमी तथा हाईन्रिश स्टोन्नर द्वारा सम्पा-

दित दोनों संस्करण

मन्त्रार्थदीपिका-शत्रुघ्न कृत

मन्त्रार्घाभ्याय

**महा**भारत

महाभारत टीका-नीलकण्ठ कृत

महाभाष्य

महाभाष्य दीपिका-भर्तृहरिविरचित

महामोहविद्रावण-रामिश्र शास्त्री द्वारा लिखाया हुआ

महावस्तु

मीमांसा दर्शन

मीमांसा सूत्र भाष्य-शबर स्वामीकृत

मुण्डकोपनिषत्

मेदिनी कोष

मैत्रायणी संहिता

मैत्र्युपनिषद्=मैत्रायर्युपनिषत्=मैत्रेयोपनिषत्

मत्रायणीयारएयक भास्य-रामतीर्थं कृत

यज्ञुर्वेद भाष्य-उवटकृत

यतिधर्मसंग्रह—विश्वेश्वर सरस्वती कृत

याञ्चवल्क्यस्मृति

राजतरंगिणी

रुद्राध्याय (सायणतथा भट्टभास्करभाष्ययुक्त )—वामन शास्त्रो द्वारा सम्पादित

लिंगानुशासनकारिकावृत्तिसहित—वामन कृत

वाक्यपदीय

वाक्यपदीय टीका-पुग्यराज कृत

वाधूल श्रीतस्त्र—कालएड के सम्पादित भाग

वायुपुराण

वाल्मीकीय रामायण-वंगीय, महाराष्ट्रीय तथा उत्तर पश्चिमीय संस्करण

वासिष्ठधर्मसूत्र

विश्युधर्मोत्तर

वृत्तरत्नाकर—केदारमङ्कत
विष्णुसहस्रनाम भाष्य—दांकर कृत
वेदभाष्य विज्ञापन—दयानन्द सरस्वती
वेदसर्वस्व—हरिप्रसाद कृत
वेदान्तसूत्र भाष्य—भास्कर कृत
वेदान्तसूत्र भाष्य—दांकर कृत

वैदिककोष—सम्पादक हंसराज वंशब्राह्मण—सत्यवतसामश्रमी द्वारा सम्पादित वंशब्राह्मण भाष्य—सायण कृत

शतप**थ** ब्राह्मण (काएव)—डाक्टर का**ळएड द्वारा सम्पादित** शतपथ ब्राह्मण (माध्यन्दिन)—ए० वेबर (पुनरावृत्ति), और सत्यवत

सामश्रमी द्वारा सम्पादित तथा अजमेर में प्रकाशित तीनों संस्करण

शतपथ ब्राह्मण भाष्य—सायण कृत
शतपथ ब्राह्मण भाष्य—हरिस्वामी कृत
शांखायन ब्राह्मण—गुलावराय वजेशंकर द्वारा सम्पादित
स्रोकवार्त्तिक—कुमारिल कृत
शांखायन श्रौतसुत्र

शांखायनश्रौत व्याख्या-आनर्तकृत

शांखायनारएयक-डा० वाल्टर फाइडलएडर ( अध्याय १—२ ), डा० कीथ (अध्याय ७—१५ ) तथा श्रीघर शास्त्री द्वारा सम्पादित तीनों संस्करण

शार्ङ्घर पद्धति शिक्षा ( ऋग्वेदीय ) ज्याख्यान श्रुद्धि कौसुदी शौनकप्रातिशाख्य आद्यकल्प-हेमाद्रिकृत आद्यकाशिका-कृष्णमिश्रकृत श्येताश्य**तरो**पनिषत्

सामतन्त्र

षड्विंश ब्राह्मण-जीवानन्द, विद्यासागर, एच० एफ० ईलसिंह, कुटै क्लेम्म गटस्लोंह द्वारा सम्पादित तीनों संस्करण

षड्विंश ब्राह्मण भाष्य—सायण कृत
संस्कारतस्य—रधुनन्दन कृत
संस्कृतविद्योपाच्यान-भवानीदास एम० ए० कृत
संद्वितोपनिषद् ब्राह्मण-ए० सी० वर्नळ द्वारा सम्पादित
सत्यासाढ श्रोतस्त्र टीका—गोपीनाथकृत
सत्यासाढ श्रोतस्त्र व्याच्या—महादेव कृत
सनातन धर्मोद्धार-नकञ्जेदराम कृत
सम्प्रदाय पद्धति
सर्वदर्शन संग्रह-माध्यकृत
सर्वाद्धकमणी वृत्ति-षडगुरुशिष्यकृत

सामविधान ब्राह्मण-सत्यव्रतसामश्रमी तथा ए० सी० वर्नल के दोनों संस्करण

सामविधान ब्राह्मण भाष्य—भरतस्वामी कृत सामवेद सामवेदभाष्य—भरतस्वामी कृत सुश्रुत संहिता संहितोपनिषद् ब्राह्मण भाष्य-सायण कृत सूची—कवीन्द्राचार्य वे. पुस्तकालय की स्मृति चन्द्रिका Aitareya Aranyaka—Eng. translation by A.B. Keith.

Acta Orientalia Vol. IV.

A life of Appollonious Book VII by Philostratus. Edited by-F. C. Conybeare,

Ancient History of the Decemby Dubreiull,

Ancient Indian Historical Tradition by F. E. Pargiter.

Arya (magagine) Edited by Arabindo Ghosh.

A Second report for the Search of Mss. Peterson.

A Second Selection of Hymns from the Rigveda by-R. Zimmermann.

A Vedic Grammar for Students by A.A. Macdonell.

Bhandarkar Commemoration Volume.

Catalogue of Bodenian Library Oxford.

Catalogue of Mss. in Bikaner Library.

Catalogue of Mss. in the Ulwar Library—Peterson.

Catalogue of Mss. Bhandarkar Institute Poona.

Catalogue of Mss. in the Mysore Library.

Catalogue of Sanskrit Mss. by G. Oppert.

Catalogue of Sanskrit Mss. in the Asiatic Society of Bengal.

Catalogue of Tanjore Library-A. C. Burnell.

Catalogous of Catalogorum Aufrecht.

Das Jaiminiya Brahmana in Auswahal-W. Caland.

D. A, V. College Union Magazine.

Four Unpublished Upanisadic texts-by S. K. Belvalkar.

Hindu Aryan Astronomy and antiquity of Indian race by-Pt. Bhagwan Dass Pathak.

History of Ancient Sanskrit Literature by-F. Maxmuller.

History of Sanskrit Literature-A. Weber. Indische Studien.

Indo Sumerian seals deciphered by-L. A. Waddell.

Jivatman in the Brahma Sutras by—Abhayakumar Guha,

Journal of the American Oriental Society.

Journal of the Mythic Society.

Lectures on the Rigveda-Prof. Ghate,

Manusmriti Medhatithibhashya Eng. traslation by-Ganganath Jha.

Medicine of Ancient India Part I, Osteology, by-R. Hoernle.

Minor Upanishads Edited by-F. O. Schrader.

Political History of Ancient India by-Hemachandra Roy Chaudhri.

Religion of the Veda by-Barth.

Rigveda Brahmans Eng. translation by-A. B. Keith.

Rigveda Eng. Translation by-Griffith.

Satapatha Brahmana Translated into English by-Eggeling.

Sitz. Ber der Kais. Akad. der Wiss, Wien, Phil. hist. Kl. The Karma Mimansa by-A. B. Keith.

The Philosophy of the Veda by-A. B. Keith, Vedic Hyms-by F. Maxmuller.

#### वैदिक वाङ्मयका इतिहास

468

Vedic Hyms...H. Oldenberg.

Vedic Mythology-A. A Macdonell.

Vedic Reader-A. A. Macdonell,

Versl. en Meded. der Kon. Afd. let., Ve. R., IVe deel.

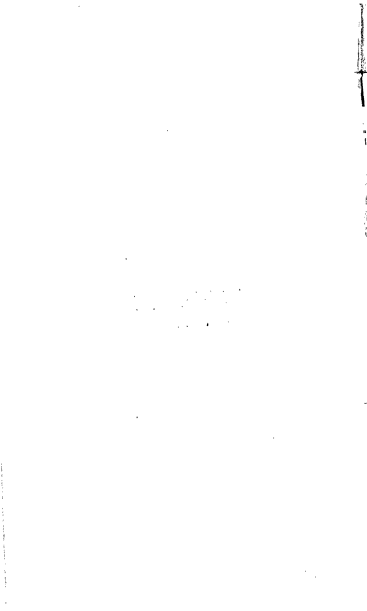
Works of Pt. Gurudatta Vidyarthi.

Z. D. M. G. 1901.

Journal of Oriental Research Madras.



## तीसरा पारेशिष्ट . शब्दविशेष सूची



### तीसरा परिशिष्ट

| ु अ                  |                  | अनधिकारी ै                  | १३८                |
|----------------------|------------------|-----------------------------|--------------------|
| अबिल                 | <b>१२</b> ६      | अनन्तकृष्ण शा <b>स्त्री</b> | घ, ५१              |
| अगस्त्य              | १६५              | अनित्येतिहासप्रिय           |                    |
| अग्नि                | १३८, २०६         | पाश्चात्य                   | શ્પૂર.             |
| अग्निचयन १७१,        | १७५, २०१         | अनीश्वरोक्त                 | 88                 |
| अग्रिमन्थन           | १८०              | अनुपदस्त्र                  | <b>३</b> २         |
| अग्निरहस्य           | १०               | अनुपलन्ध ब्राह्मण अंश       | व २६               |
| अग्निरामीपाध्याय     | ₹⊏               | अनुब्राह्मण                 | ¥                  |
|                      | १९७, २०२         | अनुमति                      | १७                 |
|                      | <b>३१</b>        | अनुमुल भट्टमा <b>स्कर</b>   | જુ                 |
| अग्निहोत्र २००,      | २०१, २०२,        | अनुद्याख्यान प्रंथ          | \$3                |
| _                    | २०३              | अनुशासन                     | <b>१०</b> ०        |
| अग्निहोत्रादि        | . १४०            | अनुशासन प्रन्थ              | \$\$               |
| अग्निहोत्री          | . १७१            | अनुमार्जन                   | १००                |
| अस्याधान             | २०२              | अनुत १०५, १०                | લ, ૧૧૪             |
| अग्न्याधेय           | २०२              | अनुत रूप                    | . १०५              |
| अत्रा बुद्धि         | ९१               | अनृतवादी                    | १९२                |
| अंग                  | १२               | अनेक पति                    | १ <b>४१</b>        |
| अंगिरसो वेद          | <b>१</b> २२      | अन्तरिक्ष                   | ₹00                |
| अच्युतानन्द          | १०१              | अन्तरिक्षस्थानी देवत        | ा २०६              |
| अजन्मा               | १७६              | अन्धकारयुक्त परमाणु         | <b>१४</b> १        |
| <b>अजात</b> হাস্ত্র  | ફ્ય, <ર          | अन्वाख्यान                  | <b>38</b> , १००    |
| अतिरात्र             | . <b>२०२</b>     | अन्वाख्यान ब्राह्मण         | <b>3</b> 3         |
| अत्यग्निष्टोम        | २०२              | अन्वेषण १ <b>३७,</b> १      | <b>₹</b> 5₹        |
| अथर्व                | રક               | अववित्र पुरुष               | १९३                |
| अथर्वाङ्ग <b>र</b> स | <b>९</b> ३       | अपान                        | १७०                |
| अद्ग्डंघ             | 8.17             | अवामार्ग                    | १८४                |
| अद्भुत ब्राह्मण      | १६               | अपोनप्त्र देवता             | <b>२</b> २१        |
| अघःपत <b>न</b>       | <b>२</b> १२      | अपोलोनियस                   | ₹•६                |
| अध्वर १४८            | <b>१४६</b> , १५० | अपौरुषेय ६८, १ <b>२</b> ४,  | <b>ર</b> સ્પ્ર,ર્સ |

| • • •                          | ' '                       |                                                       |                          |
|--------------------------------|---------------------------|-------------------------------------------------------|--------------------------|
| अप्तोर्याम                     | २०२                       | अस्थि                                                 | २०१                      |
| अत्राह्मण                      | <b>२२</b> १               | अहंभाव                                                | १७०                      |
| अभयकुमार गुह                   | EE                        | अही <b>नस् आ</b> श्वरिथ                               | -                        |
| अभिचार                         | १९, २२४                   | अधामस् आत्यात्य                                       | 700                      |
| अभिमान                         | <b>२२२</b>                | ं आ                                                   |                          |
| अमर आत्मा                      | १७५                       |                                                       | 03-                      |
| अमरनाथ की यात्रा               | : સં૧૧                    | आकाश                                                  | <i>१३</i> =              |
| अमरत्व 🗇                       | १७६                       | आक्सफोर्ड                                             | <b>રક</b> ર્દ            |
| अमृत                           | . ६७५                     | अख्यान                                                | ७३, ११६                  |
| अमृतत्व                        | <i>१७३</i><br>২৪৯         | आख्यान ग्रन्थ                                         | £3                       |
| अमृतसर                         |                           | आग्नेय परमाणु                                         | , १४०                    |
| अय;स्य ऋषि                     | १६ <b>२</b>               | आव्रयणा                                               | 202                      |
| अरविन्द घोष                    | १५५                       | आत्रयणेष्टि                                           | 202                      |
| अराजकता .                      | <b>२</b> १९               | आग्रहायणी                                             | २०१                      |
| अरुण औपवेशि                    | १६⊏                       |                                                       |                          |
| अर्देत २१, २२, ३०              | ु ह्रह, १३८               | आचार्य                                                | <b>ट</b> ७, १ <b>२</b> ९ |
| अर्थ्वाद रूप                   | 8810                      | आजातशत्रु भद्रस्                                      |                          |
| अर्थशा <b>स</b>                | <b>8</b> 8                | आजीगर्त <b>शुनः</b> रे                                | प १६५                    |
| अर्थशास्त्र बाह्स्प<br>अत्रोगी | त्य <b>६४, ६</b> ६<br>१=७ | आजीगर्त सौयव                                          | से १९६                   |
| अर्वाङ् किरण                   | 200                       | आत्मघाती                                              | १७४                      |
| अलंकारद्वप                     | १६०, १७५                  | आत्मशानी                                              | <b>વર</b> હ              |
| अवन्ति                         | ३९, <b>४०</b>             | अात्मतत्व                                             | १७६                      |
| अवभृथ                          | १६६                       | आत्मा १६८,१                                           | ७०,१७६,२२९               |
| अश्र                           | <b>२१</b> २               | आत्मा का अस्ति                                        | त्व १६९                  |
| अश्वपति                        | ६२                        | आत्मानन्द                                             | ध्रह                     |
| अभ्वमेघ १६                     | ६५,१९६,२०१                | आदित्य                                                | १७७                      |
|                                | २०२,२०३                   |                                                       | =                        |
| अभ्विद्य                       | A70                       | _                                                     | २३,१२४,१२५               |
| अष्टका                         | २०३                       | आधिदैविक                                              | १ <b>४१,१</b> ५६         |
| असुर गुरु                      | <i>₹8</i> <b>%</b>        |                                                       | १६०,१६८                  |
|                                |                           | د با الأو الأسر . • . • . • . • . • . • . • . • . • . | ***                      |

| आधिदैविक तत्त्व ५२,      | १६⊏,        | आश्वलायन <b>८४, २२</b> ६    | , २३६,                  |
|--------------------------|-------------|-----------------------------|-------------------------|
|                          | ,१८६        | <b>*</b> 30                 | <, <b>२३</b> ९          |
| आधिदैविक तथ्या           | १ <b>४१</b> | आश्वलायन शाखाध्याय          | मी                      |
| आध्याति <b>म</b> क अर्थ  | क्ष         | ब्राह्मप                    | ग ७                     |
| आध्यात्मिक तत्त्व २४     | ,१६⊏        | आश्वीन                      | २१३                     |
| आतन्द्चन्द्र वेदान्तवागी |             | आषाढ सावयस                  | ६२                      |
|                          | <b>२५४</b>  | आसोल वार्षिणवृद्ध           | <b>6</b> 3              |
| आनन्दतीर्थ २५५,          | २५६         | आहरक ब्राह्मण               | ३०                      |
| आनन्दपूर्ण               | २५ <b>६</b> | ₹                           |                         |
| आनर्त                    | হও          | <b>र</b> क्कीस संस्थापं     | २०१                     |
| आन्ध्र ७,१४,             | २३१         | इटन् काव्य                  | ६३                      |
| आपर्ट                    | <b>१</b> ३२ | इतिहास २, ९२, १००           | ), १ <b>०६</b>          |
| आफरेक्ट 📜 ६, ५२,         | १३=         | ११ः                         | ३, <b>१</b> १५          |
| आस्राय                   | १२९         | इतिहास वेद                  | १२२                     |
| आयु का परिमाण            | <b>9</b> =  | <b>इ</b> तिहा <b>सानभिश</b> | ९१                      |
| आयुर्वेद ९२,             | १११         | इन्द्र २०६                  | , २०७                   |
| आयु सौ वर्ष का           | १८०         | इन्द्रगाथा                  | રક                      |
| आरएयक शब्द               | २२३         | इन्द्र देवता                | १६७                     |
| आंरएय गान १६             | , २३        | इन्द्रद्युम्न भारतवेय       | ६१                      |
| आरुणि ७१, १२६,           | १६≖         | इन्द्रशमित                  | ( <b>9</b> ( <b>9</b> ) |
| आहणेय ब्राह्मण           | ' ३२        | <b>इ</b> न्द्रियवान         | २०३                     |
| आर्यसभ्यता               | २२०         | <b>इ</b> न्द्रोतशीनक        | 58                      |
| आर्थ्यसिद्धान्त          | ११=         |                             | • -                     |
| आर्यावर्त ६६, २०६,       | २३३         | इषोका                       | २०३                     |
| आर्येतिहास               | ७२          | ŧ                           |                         |
| आर्षे प्रन्थ .           | <b>१</b> २१ | ईलसिंह                      | ₹ <b>Ģ</b> .            |
| आर्षशा€त्र               | १०ह         | ईशान                        | રપૂ                     |
| आर्षेयवती                | १६४         | <b>ई</b> श्वरभक्त           | १६९                     |
| आलस्बि                   | ७१          | <b>ई</b> श्वरप्रोक्त        | १३=                     |
| आश्वयुजी                 | <b>२</b> ०२ | ईश्वरीय सृष्टि              | <b>१</b> ९७             |

| वैदिक | वाङ्मय | का | इति हास |
|-------|--------|----|---------|
|-------|--------|----|---------|

| 292                                   | वैदिक वाङ्मय                        | का इतिहास      |                                |
|---------------------------------------|-------------------------------------|----------------|--------------------------------|
| <b>ईश्वरोक्त</b>                      | ९९                                  | उस्रा          | <b>ક</b> લ્                    |
| <b>ईश्वरोपासक</b>                     | १७                                  | ~~~            | <b>ऊ</b><br>१८८                |
| उ                                     |                                     | <b>ऊन</b>      | ऋ                              |
| उक्थ्य                                | <b>३</b> ०२                         | ऋग्वेदाध्यार्य | ो १३२                          |
| उत्रसेन                               | <0                                  | ऋग्वेदीय       | 8.                             |
| ্ডত্তীন                               | १२                                  | ऋग्वेदीय ब्रा  | झण ६                           |
| उड़ीसा                                | १२                                  | ऋचाभ           | ં હશ                           |
| उत्तर गोपथ                            | ₹₹                                  | ऋत             | . १२૪                          |
| उत्तरपक्ष                             | १५६                                 | ऋत्विक्        | १७,१८५                         |
| उदीची दिशा                            | २•=                                 | ऋषि            | <b>૨૨,૬</b> ६,७<, <u>८</u> १   |
| <b>उदीच्य</b>                         | ७१                                  |                | <b>&amp;२,१</b> १०,११ <b>४</b> |
| उदासक आर्राण                          |                                     |                | १२=,१६७,२२१                    |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | દ્દ, પૃક્ષ, ६૦                      | ऋषिप्रोक्त     | ९९,१ <b>२⊏,१</b> ३६            |
|                                       | , <b>६</b> ₩, ६५,७8                 |                | <b>U</b>                       |
| डपकोसल कामल                           | •                                   |                | •                              |
| <b>उपश</b> ात                         | १२६, १२७                            | पकपात्         | <b>ध</b> १                     |
| उपनयन                                 | {⊏३, १९७                            | पकवायी         | <del>ध</del> र्                |
|                                       | , १००, १०१                          | पगलिंग         | <b>હ,१०</b> ,१३८,१ <b>४०</b> , |
| उपनिषत्-काळ                           | <b>१</b> ६९                         |                | १४२,१७०,१७१                    |
| उपमन्यु                               | . १३२                               | :              | पे                             |
| उपवर्ष<br>•                           | <b>सर्</b> , दर                     | पेक्टा ओरि     | यग्देलिया ३४                   |
| उपांग                                 | €8                                  | पेतिह्य        | <b>₹₹,</b> ₹₹0                 |
| उपांग प्रन्थ                          | 88                                  |                | ओ                              |
| <b>उभयमन्तर</b> ेग                    | રસ્ય                                |                | 5                              |
| उरोबृहती<br><sup>९</sup> -०           | २४०                                 | ओटो विहरू(     | लेङ्क २२⊏                      |
| उर्वेशी '                             | ११                                  | ओम्            | १२५, <b>१७६</b>                |
| उल्क                                  | ७१                                  | ओंकार          | રપૂ                            |
| उबट १२, ४०, ४६                        | ₹ <b>, &amp;&amp;</b> , <b>₹३७,</b> | ओरियएटल        | कान्फ्रेंस १५४                 |
|                                       | १६५, २४०                            | ओले            | २०७                            |
| उद्गीनर                               | 220                                 | ओहडनबर्ग       | १४६,१५०,                       |
| उषा संभरण                             | . <b>ક</b> ર્                       |                | <b>१५१,</b> १५ <b>३,२२३</b>    |

| ०,८३ <b>अ</b>      | ٠, ,                        | कवोन्द्राचार्यं सरस्वती | <b>38,</b> :             |
|--------------------|-----------------------------|-------------------------|--------------------------|
| औखेय ब्राह्मण      | 38                          | ે કર, ૬૨ 🍍 🕾            | 27.5                     |
| औप्चारिक           | <b>'१२०, १</b> २९           | कहोड कौषीतकि            | १६⊏                      |
| औपचारिक दृष्टि     | <b>ર્</b> ૦ઇ, ર્ <b>ર</b> ૧ | कहोल कौषीतकि            | ક, પ્રદ                  |
| औपचारिक(प्रयोग)    | १२१,१२२                     | कांकताः<br>काठक         | <b>ર</b> ૦<br><b>૨</b> ૬ |
| औपचारिकमाव         | १११,                        |                         | २७, २⊏                   |
|                    | ११२, १३०                    | कात्यायन १६, ३०,        | •                        |
| औप <b>मन्यव</b>    | ६१                          | =ध, १०३                 |                          |
| · <b>क</b> .       |                             | ११૨, ૧૨૬                |                          |
| कङ्कति ब्राह्मण    | ३०                          | २३≖, २३                 |                          |
| कठ                 | " ९०                        | कानीन                   | . શ્લ                    |
| कडब्राह्मण         | ₹<, ७8                      | कापेय ब्राह्मण          | <b>३</b> ३               |
| कपिछदेव शास्त्री   | ,                           | कामेश्वर अय्यर          | હક                       |
| कविलवर्णा          | રપૂ                         | कारोरि: इष्टि           | २०८                      |
| कमल                | ७१                          | कार्णाटक                | <b>२३</b>                |
| करद्विष            | १४, ३४                      | कार्ष्यमर्थ             | १८४                      |
| कर्क               | ¥•, &&                      | कालएड १०, १२, २१        | , ६७, र=                 |
| कर्णाटक            | 4३१                         | <b>રૂર, રૂર, ર</b> ુ    |                          |
| कर्मजन्य दुःख      | ₹=0                         | कालबंच ब्राह्मण         | ३२                       |
| कर्मफल             | १९८                         | कालाय                   | २६, ६०                   |
| कर्मब्राह्मण       | 2. 8                        | काशिविदेह               | . ২ <b>২</b> ৩           |
| क <b>ला</b> पी     | ७१                          | काशीनाथ शास्त्री        |                          |
| क्छि               | ६६                          | काश्मीर                 | <b>૨</b> ૧૧              |
| कलियुग             | १७, द्द                     | काश्यप भट्ट भास्कर्रा   |                          |
| कल्प १, ६४, १००    | <b>,  ૧૦૪, ૧૦</b> ૬         | कोथ क, ७, २५, ८०        |                          |
| कल्पब्राह्मण       | <b>છ</b> , પ્               |                         |                          |
| <b>क</b> ल्यविद्या | <b>१४४</b>                  | =4, &6, {2=, 1          |                          |
| कवच ्              | <b>૨</b> १९                 |                         | <b>૨</b> ૱, ૨૨૬,         |
| कवष ऐलूष           | १६६, २२१                    |                         | २२६, २ <b>२</b> ७        |
| कवीन्द्राचर्य को   | मुहर ४१                     | कीलहान ३०               | , હઢ, રક્ષ્મ             |

## वैदिक वाङ्मय का इतिहास

**28**8

| कुत्रा .                  | াই লও                  | कौथुणे शाला              | १५, १६                                  |
|---------------------------|------------------------|--------------------------|-----------------------------------------|
| कुन्ताप <b>ऋ</b> चाएँ     | ्रश्च                  | कौशिकगोत्रीय राम         | ક્ષ                                     |
| कुन्ताप स्क               | ୍ଡ                     | .कौशिक भट्ट भास्कर       | ક્ષર, ૫૦-                               |
| कुमारिल ५, ३६,३७,९        | <b>९, १३</b> ०         | कौषीतकि (ऋष्)            | ६                                       |
| <b>कुरुपञ्चा</b> ल        | <del>२</del> २७        | क्षत्रविद्या             | 83                                      |
| कुर्ट क्लेम्म गटस्लीह     | \$ 8                   | क्षत्रिय २१६, २१७, २     |                                         |
| कुलटा                     | १⊏&                    | क्षत्रिय के शस्त्र       | **.<br>***                              |
| <b>इ</b> ल्लू             | રક                     | क्षात्रवल                | રેર્ે                                   |
| <b>कुल्लू</b> क           | ११२                    | ख                        |                                         |
| कुवेरवैश्रवण राक्षसगज     |                        | खग्डिक औद्घारि           | ६३                                      |
| कुसुरुविन्द<br>कुहू       | ६०<br>१७               | खर्गल                    | <b>, Ę 3</b> ,                          |
|                           | १७                     | खारिडकेय ब्राह्मण        | ₹&                                      |
| कृतयुग<br>कृत्तिका        | 80                     | <b>बाडायन</b>            | ७१                                      |
| रूपि<br>कृषि              | १५                     | खार्वा                   | १७                                      |
| इ.स्णद्वैपायन ६६, ७       |                        | खा <b>लीय</b>            | ૭૭                                      |
| कृष्णमिश्र                | ų <b>ą</b>             | खिल रे                   | रम, २३०                                 |
|                           | ,                      | खिल काएड                 | <b>≅</b> 9                              |
| कृष्णयज्ञवेंदभक्त<br>———- | <b>९१</b>              | बिल श्रुति               | રક                                      |
| कुब्जवर्जा<br>कुब्जा      | ર <i>ે</i><br><b>૭</b> | ग<br>गंगाघर              | ્ર સ્પૂપ                                |
| केदारमह                   | २४=                    | गंगानाथ का               | = \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ |
| केराव                     | Ξę                     | गंगिना राहक्षित          | £ <b>3</b> .                            |
| के <b>शवस्वामी</b>        | ં <b>હ</b> ર           | गणितविद्या               | १६९                                     |
| केशी दार्भ्य ५६,५५        | &, ૬ર                  | गणितशा <del>स्त्र</del>  | <b>१</b> ६8                             |
| केशी सात्वकामि ५८, ५      |                        | गाजसम्बर्ग<br>गन्दी वाणी | 885                                     |
| कैमिस्टरी                 | १३८                    | गन्धकामल                 | १३८                                     |
| कोसलराज                   | <b>१</b> ५             | गर्भाघान                 | 224                                     |
| कौआ                       | १=७                    | गळुना आर्चाकायण          | 88                                      |
|                           | , २५१                  | गवामयन                   | २३५                                     |
| कौत्सब्य                  | १ <b>३२</b>            | गांगायनि                 | 48                                      |
| कोत्सायनी स्तुति          | <b>५३४</b>             | गाथा २,६७, ६६, १०        | ५, १ <b>०६</b>                          |
|                           |                        | गाथाप्रन्थ               | 33 \$                                   |
| कौथुमी                    | . १७                   | गायामप्य                 |                                         |

| गायत्रसाम               | २१                             | चन्द्र                | १३=                           |
|-------------------------|--------------------------------|-----------------------|-------------------------------|
| गार्गी                  | १६०, २२६                       | चन्द्रगोमी            | *83                           |
| गाग्यांथणि              | ९६                             | चमुपति                | . অং                          |
| गालव ब्राह्मण           | 30                             | चरक २७, ५७,           | <b>૭</b> ૄર, ૭૨, ૭૬           |
| गि <b>रिव्रज</b>        | , <b>द</b> ३                   | चरक ब्राह्मण          | २६                            |
|                         | १५, १६, २५                     | चरकाध्वर्यु           | ૭૬                            |
| गुणविष्णु               | Ão                             | चातुर्मास्य           | ₹•₹                           |
| गुणाख्य शांख्या         | यन ९, ₹२७                      | चारुदेव शास्त्री      | ग                             |
| गुरुद्त्त               | १४३                            | चिकिस्सा              | <i>પૂ</i> છ                   |
| गुरुपरम्परा             | <b>ূহ</b>                      | चितियां               | १६४                           |
| गुरुभार्याग <b>मन</b>   | १९६                            | चित्त शैलन            | પૂપ્, પૂક્                    |
| गुर्जर                  | 3                              | चूडभागवित्ति          | 44                            |
| गुलाबराय बजे            | शंकर ⊏                         | चेकितायन दारम         | य ५८                          |
| गृह्याम्नि              | २०२                            | चैत्री                | <b>૨</b> ૦૨                   |
| गेलनर                   | १५३                            |                       | <b>;</b>                      |
| गोतम :                  | ११०                            | छगलिन                 | ૭ૄ                            |
| गोत्रवाची               | <b>३</b> ५०                    | छन्द                  | १≖, २४; १६४                   |
| गोदावरी                 | ૭, ૧૪                          | <b>छन्दोविजिनि</b>    | ₹=                            |
| गोपीनाथ                 | <b>३</b> २, <b>१</b> १६        | छुन्दः शास्त्र        | <b>₹&amp;</b> ;< <b>\$</b> \$ |
| गोलक                    | 99                             | खान्दोग्य बाह्यण      | ₹७, १ <b>८</b>                |
| गोविन्द स्वामी          | ે ૨૦, ૨ <b>૬</b> , <b>૨૭</b> , | 31.41.4 ×1161.5       |                               |
|                         | ३⊏, ११३                        | -                     |                               |
| गौरिवोति ब्राह          | [ण ३                           | जगदुत्प <del>ति</del> | १०६                           |
| गौश्र (गौश्र)           | ૬૪                             | जन शार्कराक्ष्य       | <b>E</b> ?                    |
| ग्रिफि <b>थ १</b> ४२, ६ |                                | जनक वैदेह             | यक्ष,प्रभ,प्रह                |
| ग्लाव मैत्रेय           | પૂર                            | : .                   | <b>६२</b> ,६ <b>३,२२</b> ९    |
|                         | * * * *                        | जनमेजय                | €< <b>,&amp;</b> ¥            |
| घाटे                    | ત્ર<br>૧૯, ૧૫૫                 | जयन्तस्वामी           | ₹७,३≂                         |
| घोड़ा                   | <b>2</b> 89                    | जयस्वामी              | 4 <b>0,82,</b> 89             |
| , <b></b>               |                                | ज्यादित्य             | €0                            |
| चकवर्ती राजा            | ७ 🖯 😘 🕞 २३३ .                  | जर्मन                 | . २२२                         |
| •                       |                                |                       |                               |

| जल                 | ₹3=                        | तीर                              | <b>२१</b> ९                  |
|--------------------|----------------------------|----------------------------------|------------------------------|
| जलधूम              | 200                        | तुगभद्ग 👙                        | હ                            |
| जातिवाची           | €=                         | तुम्बुरु                         | . 32                         |
| जान(के आग्रस्थूण   | 48                         | तुम्बुरु ब्राह्मण<br>तुरः कावषेय | - <b>६</b> =                 |
| जाबालश्रुति        | 38                         | तेंतीस देवता                     | . १९१                        |
| जांवालब्राह्मण     | <b>રહ</b> ,રૂઇ             | तैत्तिरीयशाखामक                  | ··· १२७                      |
| जाबालिगृह्य        | 3.5                        | तैलङ्ग                           | - 246                        |
| जीवन मुक्त         | १७५                        | त्रयीविद्या                      |                              |
| जी <b>थ</b> ल      | . 84                       | त्रिखर्व                         | <b>१</b> ४, ३४               |
| ज्ञोबळ कारोरादि    | . ६१                       | त्रिगूर्त                        | <u>k</u> o                   |
| जीवळ चैलिक         | , ६•                       | त्रिविधवाक्यविभाग<br>त्रिवृत १   | १२०                          |
| ज़ीबातमा           | १७६                        | ान्छत १<br>त्रिवन्द्रम           | १७, २०१<br>२३                |
| जीवानन्द विद्यासार | ार १६,१≖                   | त्रेता                           | १७                           |
| <b>X</b>           | 9 <b>2,</b> 9 <b>3</b> ,50 | द                                | · _                          |
| <b>=</b> ٤,;       | =8,==,                     | द्यानन्द् सरस्वती                | ર, દેહ,                      |
| :१०६,              | १११,२३५                    | .૧૪, ૧ <u>૪,</u> ૧૪, ૧           | ₹=, ₹₹0,<br>!¥, <b>१</b> ६७, |
| ज्ञानबल            | २१⊏                        |                                  | 19, 248                      |
| शानवान             | સ્થ્ય                      | दर्भ                             | <b>48</b> , ęų               |
| श्वानशक्ति .       | <u>ં</u> <b>૨૧૭</b>        | दर्शपूर्णमास                     | <b>202</b>                   |
| शानहीन :           | ३२०                        | दश प्राण                         | १७०                          |
| ज्योतिष्           | 88                         | दाक्षायण                         | 288                          |
| <u> </u>           |                            | दाक्षी                           | 2,49                         |
| डाइसन              | २२३                        | दुर्ग 😮                          | <b>ર</b> ૦, પૂર              |
|                    | २४, १३८                    | दुश्च्यवन                        | 580                          |
| त<br>तन्त्र        | ११२                        | दुः <b>ध्य</b> न्त               | ६७, ६=                       |
| तपं                | ,                          | दूरोहण ब्राह्मण                  | <b>.</b>                     |
|                    | १७८                        | <b>ह</b> ें बती                  | ં રેપૂ                       |
| तळवकार<br>ताण्ड्यक | २२, २३५<br>७१              | द्वजन विद्या                     | १२२                          |
| ताण्ड्य (ऋषि)      | •                          |                                  | ly, १६ <b>૪</b>              |
|                    | - <b>=</b>                 | देवत्रात ५१,                     | <b>42</b> , 99               |
| ताण्डच             | १५                         | देवपाल                           | १०३                          |
|                    | , १६, ८२                   |                                  | ૭૨, ૯૭                       |
| ताण्डिभाछवि        | શ્પ્ર                      | देवराज यज्वा २७, ४४,             | ક્ષપં, ક્ષફ                  |
| तिस्तिरि १३,७३,    | E0, &?                     | देवस्वामी                        | 98                           |

Mary Charles

The state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

| दामुक                             | કર,                            | नक्षत्रगण                    | १३=                           |
|-----------------------------------|--------------------------------|------------------------------|-------------------------------|
| दासी पुत्र                        | <b>ર</b> ર્ <b>શ</b>           | नक्षत्रविद्या                | 84                            |
| दिवोदास                           | . હર                           | <b>न</b> क्षत्रसंसा <b>र</b> | 29                            |
| दीक्षित                           | <b>૧૫, ૨૧</b> ૬                | नचिकेता                      | <b>१३</b> ,१७३                |
| रीर्घ <b>जीवी</b>                 | 9=                             | नन्दिवर्मा                   | 86,80                         |
| दुन्दुभि                          | <b>૨</b> ૧૧                    | नरक                          | २३१                           |
| दुवे <b>ऊइ</b> ल                  | <b>પ્ર</b> દ, ૪૭               | नरसिंहवर्मा                  | કુ                            |
| देवापि                            | 60                             | नराधम                        | १&•                           |
| देविका                            | १८५                            | नमेदा                        | रक्ष                          |
| देव                               | ३६                             | नंबीन स्मृतिकार              | <b>२२१</b>                    |
| दैवराति जनक                       | હ્ય, હ્ય                       | नागस्वामी                    | 38                            |
| देवी                              | १०५                            | नाटककार                      | SS                            |
| दो काल खाना                       | १≖१                            | नारद                         | EE                            |
| द्राविड़                          | સ્ <b>ગ્ર</b> ફ                | नारदस्तोत्र                  | ₹<                            |
| द्रोणाकाराचिति                    | <b>ર</b> ધ્ <b>ર</b>           | नारायण ४२,५                  | l०,१ <b>०</b> ८, <b>२</b> ५६  |
| द्वापर                            | १७,६६                          | नारायणाचार्य                 | 48                            |
| <b>ब्रिवेदर्गग</b>                | <b>⊏०, २५५</b>                 | नारायणेन्द्र सरस             | वती ५२                        |
| दौष्यन्ति भरत                     | ્રં ફ                          | नारायण शास्त्री !            | <b>ર</b> ફ, રફ, <b>ર</b> પ્રફ |
| ঘ                                 | •                              | नाराशंसी भ                   | , <b>१०५</b> , १०६            |
| धनुर्वेद                          | १ <b>१</b> २                   | नाराशंसी ग्रन्थ              | <b>£</b> 3                    |
| धनुष                              | ર <b>શ્</b> ક                  | नासिक                        | ૭, રહ                         |
| धन्वी                             | इ२                             | नित्य आनुपूर्वी              | ११६, १२५                      |
| धर्णीधर                           | રક્ષ્ક                         | नित्य इतिहास                 | ₹•€                           |
| धर्मचन्द्र                        | ५०                             | नित्यानन्द <b>राम्मा</b>     | - •                           |
| धर्मशास्त्र                       | <b>&amp;२,१</b> २ <b>&amp;</b> | निदान प्रन्थ                 | 8                             |
| धात्वर्थ                          |                                |                              | _                             |
| धूर्तस् <b>वा</b> मी              | ¥5,88,138                      | नियोग<br><del>ि</del>        | १४१,१९०                       |
| धृतराष्ट्र<br>धृतराष्ट्र वैचित्रव | ७ <b>≡</b><br>ीर्य ७६          | नियक्त                       | 88, too                       |
| धृतराष्ट्र वाचनप<br>घोतियां       | . १७                           | निरूढ पशुबन्ध                | २०२                           |
| वासिया<br><b>न</b>                |                                | निर्ऋ <u>ति</u>              | १सस                           |
| नकछेदराम                          | ५२१                            | नि <b>र्मु</b> ज             | <b>२२</b> ५                   |

| निष्कैवल्य               | <b>, २२</b> ६      | पर्वंत             | २११                          |
|--------------------------|--------------------|--------------------|------------------------------|
| नीलकगठ                   | ४१, १०≍            | पलंग               | · <b>৩</b> १                 |
| नैगेय शाखा               | ं वश्प्र           | पवित्र             | ः २१०                        |
| <u>त्यङ्क</u> सारिणी     | २४०                | पशु                | १७ <b>४</b>                  |
| स्यायंः                  | . 22               | पशुओं की वार वार   |                              |
| न्यायशास्त्र-मेथारि<br>प | तथि कृत ६४         | पशुबन्ध            | ति <b>१७३</b><br><b>२०</b> २ |
| प्गड़ी                   | રપ, રહ             | पाटलिपुत्र         | Εş                           |
| पंच्विश                  | १४, १६             | पाणिनि ६, ७, ८२, १ | <b>१३</b> , २३६,             |
| पंचविदाार्थमाला          | 88                 | રફ&, ર૪૦,          | રકરૂ,રકજ                     |
| पंचालाधिपति              | યુહ                | રકપ, ર¥&,          |                              |
| पंजाब                    | १२                 | पाण्डव             | 83                           |
| पंजाबी                   | २०७                |                    | ⊏&, १९७                      |
| पंग्रिडतमगडनभाष          | य ५३               | पापकर्म            | १६८                          |
| पंतंआलि २६               | ,>0,50,50,         | पापन।शक            | २०४                          |
| ±0,<₹, ₹0°               | १ १०३,१०३,         | पापरूप अन्न        | १९८                          |
|                          | ૭, ર૪૭, ૨૫૦        | पारजिटर            | ૬૪, १५૪                      |
| पवित सावित्रीक           | <b>ર્</b> યૂ       | पाराश्चर           | <b>રે</b> ૧                  |
| पतिव्रतः धर्म            | १८९                | पाराशर्य           | ७२                           |
| पत्नी                    | १=७, १९०           | पाराशर्य व्यास     | E•                           |
| पदकार<br>पदपाठ           | ७६<br>७०           | पाराशयायण          | ==                           |
| पंर आह्वार (आट्          | _                  | पारिक्षित् जनमेजय  | ફ્ટ                          |
| परतः प्रमाण              | १३६                | पारिक्षितीय        | E0                           |
| परब्रह्म                 | <b>ેર</b> રે       | पारिक्षितों        | . २०३                        |
| प्रमात्मा ११५            | , <b>१७६, १</b> ७८ | पार्थिव लोक        | १७8                          |
| परम्परागत पेति।          |                    | पार्वण स्थालीपाक   | २०२                          |
| पराशर                    | १५३, २३१           | पाश्चात्य          | १४३                          |
| पराशर ब्राह्मण           | इइ                 | पाश्चात्य लेखक =8, | ११०,१३७                      |
| परिवाजक                  | 228                | पाश्चात्य छोग      | १४८                          |
| परिशेष                   | १०                 | पाश्चात्य विद्वान् | २४                           |
| पर्यायवाची               | १ध६                | पासे               | <b>१</b> ==                  |

| पिंगल ≖२, २३६, <b>२४०</b> , २ <b>४</b> १, | पूर्णांद्वति ३०२                               |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ે રહેવ, રહેવ, રહેલ                        | पूर्व गोपथ २३                                  |
| पिग्डब्राह्मण ५३                          | पूर्वपक्षी १२६, १४४                            |
| पितर १७४                                  | पृथिवी (शिथिला) १११                            |
| पितरों की वार वार की                      | •                                              |
| मौत १७३                                   | पैंगिकल्प ३३                                   |
| पितृगण २२५                                | पैंगि गृह्य ३३                                 |
| पितृभूति                                  | पैंगि ब्राह्मण ३३                              |
| पुण्यकर्म १७३                             | पैंगिरहस्य ३३                                  |
| पुण्यराज २३६                              | पैंग्य =                                       |
| पुत्रहीन १८५                              | पेंग्य (ऋषि ) ६<br>पैल ७०, ७२, ७३, ७७          |
| पुत्रैषणा २२९                             | <b>X</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| पुनर्जन्म =, ११, ३५, १६६,१७०              | A .c                                           |
| १७ <b>१</b> , १ <b>७४, १७५</b> , १७६      |                                                |
| <b>૨</b> ૨ <b>૧</b>                       | पौष्पिग्डय ===                                 |
| पुनर्मृत्यु 🗸 😑, ३५, १७३, १७४             | प्रउगचित २१२<br>प्रकरणवल १५५                   |
| पुराते राजा १२                            | प्रकरणवश १४८                                   |
| पुराकटंप १६०,१२०                          | प्रकरणानुकूल १५०                               |
| पुराण २, ९२, १००, १०६, ११३                | प्रकाशमय परमाणु १४१                            |
| पुराणवेव १२२                              | प्रक्षिप्त 😅, 🗞 , ६५                           |
| ^                                         | प्रक्षेप १६, =४, १२६, १६३, २०५                 |
| पुराणादि ११५<br>पुरुष १७६                 | मजा की कामना बोला . १८५                        |
| •                                         | प्रजापति ६६,७३,==,११४                          |
| पुरुषकृत १०=                              | \$ <b>43</b> ,883,843                          |
| पुरुषमेध १४, २०२                          | प्रतिप्रस्थाता १८६                             |
| पुरुषश्रेष्ठ २०६                          | प्रतोक १२=                                     |
| पुरुरवा ११                                | प्रतीप ९०                                      |
| पुळुष ः ६५                                | प्रधान प्रवक्ता १५३                            |
| पुष्य १७                                  | प्रधान स्तुतिवाला १३२                          |
| पूर्णभद्र १०७                             | प्रमत्तगीत १३=                                 |

| प्रमाण <b>रू</b> पब्राह्मण | . <b>&amp;</b> ₹              | वर्नल १४, १६, १          | રૂં, ક્ષરે, પૂર્          |
|----------------------------|-------------------------------|--------------------------|---------------------------|
| प्रयागचन्द्र               | 48                            |                          | पृष्ठ, १३८                |
| प्रवक्ता                   | Eo                            | बल <b>राम</b>            | . ଓ=                      |
| प्रवचनकर्ता                | 99                            | बलवान् पुत्र             | १=६                       |
|                            | १•३,११६                       | बलिदान                   | २०४                       |
| प्रवाहण जैवलि              | 4.9,4≈                        | बहुश्रुत                 | २०५                       |
|                            | ९७                            | बहुच                     | 38                        |
| प्राचीदिशा                 |                               | बाद्रायण                 | EC, E&                    |
| प्राचीनशाल औपर             |                               | वादल                     | २०=, २११                  |
| <u>प्राच्य</u>             | ७१                            | बार २ का मदण             |                           |
| प्राण                      | १७०,१⊏१                       | ন্বার্থ                  | १५५                       |
| प्राणापान                  | २१०                           | बालशक्ति                 | २१७                       |
| <b>प्रायश्चित्त</b>        | १ <b>६</b> ६, २५४             | वाष्कल ब्राह्मण          | 58                        |
| विय जानश्रुतेय             | ६२                            | बाष्कलि भ <b>रद्वाज</b>  | ଓଡ                        |
| प्रोति कौशाम्बेय           | क्रीसरु-                      | बिजली                    | २०७                       |
|                            | गा <i>खर</i><br>विन्दि ६०     | बुडिल आश्वतरा            | श्व ७,६१                  |
| प्रौढ ब्राह्मण             | खाःच् <i>५७</i><br>१ <b>४</b> | बुलिल आश्वत <b>रा</b> वि | व ७,६२,७३                 |
| सक्ष                       | <b>२१३</b>                    | बृहत्स्तोत्र             | • <b>५</b> ११             |
| <b>44.</b>                 | ***                           | बृहद्रथ जनक              | હર                        |
| फणियति -                   | २४७                           | <b>बृहरू</b> पति         | ≅⊏,२४७                    |
| • फलभुति                   | : १६७                         | ब्रह्म                   | १०५,११७                   |
| - फ्रा <b>इड</b> लएडर      | <b>२</b> २७                   | ब्रह्मवर्य १५,           | <b>२४,६०,</b> ६ <b>८४</b> |
| ब                          |                               | ब्रह्मचारी               | ५७,१=३                    |
| वक का आश्रम                | <b>9=</b>                     | ब्रह्मदत्त चैकिताने      | य ६४                      |
| बक दाल्भ्य ५८,             | ૭ <b>૨, ૭</b> ઽ, ૭&           | ब्रह्मदत्त प्रासेनजिः    | त ६४                      |
| बंगाल                      | १२                            | ब्रह्मनिष्ठ              | १७६                       |
| बनारस                      | ક <b>ર</b>                    | व्र <b>श</b> यश          | १७२                       |
|                            | -                             | ब्रह्मलोक                | <b>२</b> ः <b>८</b>       |
| बन्धुमती .                 | १६४                           | ब्रह्मवर्चेसी            | <b>४१,</b> २⟨६            |
| ्षकु वार्ष                 | Ę₹                            | ब्रह्म <b>य</b> ाद्      | १७७                       |

ब्रह्महत्या

त्रहार

ब्राह्मण

ब्राह्मणकार

ब्राह्मणकाल

ब्राह्मणबध

ब्राह्मणसर्वस्य

ब्राह्मणहत्या

ब्लूमफील्ड

मगवान् भव

भट्टोत्पल

भवत्रात

ब्राह्मण वाक्यविभाग

भगवानदास पाठक

भट्ट गोविन्दस्वामी

भट्ट कुमारिलस्वामी

भ

भट्ट भास्कर ४, ५, १३, ४२, ध्रपू, ४६. १०३, १०६, १६२ भ्रूणहत्या १९७ **३**९ भट्ट विनायक म **५६, ६५** मगभ भद्रसेन 드 ૬૭, ૬ઽ मतान्ध 359 भरत 18 मत्स्य ७७,२२७ भरतदेश ४५, ५०, ५१ मथुरानाथ 244 भरतस्वामी २५३ मधु Y.G भर्तृप्रपञ्च मधुक पैंग्य १३९, २४४, २५० 44,58 भर्तृहरि मध्यकालीन કર 308 भवस्वामी

प्रश्, प्रश

मनु

१००,१०१,२१७

| ३०२               | वैदिक वाङ्ग्मय             | । का इंतिहास              |                |
|-------------------|----------------------------|---------------------------|----------------|
| मनुष्यकृत         | <b>92</b> 0                | महेन्द्र <b>वर्मा</b>     | 80             |
| मनुष्यदेव         | २०५,२१५                    | मांस 💎 ५                  | 10, <b>288</b> |
| मनुष्यप्रणीत      | १२६                        | माराडक्य <b>े २४७, २४</b> | ⊏, २४९         |
| मनुष्यरचित        | १०६                        | माराङ्क्षेय ब्राह्मण      | ₹\$            |
| मन्त्रद्रष्टा     | १४                         | माधव ५, ३६, ६             | ३३, ११२        |
| मन्त्रविनियोग     | १                          | माध्यम                    | ७१             |
| मन्त्रार्थ        | र्ध्य                      | मानवी                     | १०८            |
| मन्त्रार्थद्रप्रा | १२≍                        | मानुष                     | १०५            |
| मन्त्री           | <b>₹</b> १⊏                | मायावेद 💮                 | · १ <b>२२</b>  |
| मन्बादि           | ६६                         | मार्कग्डेय                | <b>60</b>      |
| मल (वेद का)       | १०५                        | मार्टिन हॉग               | ६, १३६         |
| मस्करी २⊏,२       | . <b>દ. દક.</b>            | मालाबार                   | २३             |
| महादेव ३          |                            | माषशराविब्राह्मण          | 33             |
| महादेव शास्त्री   | १३                         | मासिक श्राद               | २०२            |
| महानाम्नी         | <b>રર</b> પ્ર              | मित्रविन्दा यज्ञ          | १७२            |
| महाब्राह्मण       | १४                         | मिथ्या भ्रम               | <b>९६</b>      |
| •                 |                            | मीमां <b>स</b> क          | ६⊏             |
| मह।भारत-काल       |                            | मुकुन्द                   | ३⊏             |
|                   | १, <i>९</i> २, <i>६७</i> , | मुक्ति का पेश्वर्य        | १७७            |
|                   | <b>ર, ૧૨</b> ૧, ૧૧૪        | मुद्रल                    | છે             |
| महाभारत कालीन     |                            | मुनि ६                    | ٦, ११٥         |
|                   | <b>Εξ, ΕΕ</b>              | मुनिश्रेष्ठ र             | २२, १२६        |
| महाभारत-युद्ध     |                            | मुसलमान                   | રફ             |
| महार्णव १२,       |                            | मेघ                       | १३=            |
| महावीर प्रसाद     | घ                          | मेघमंडल                   | 200            |
| महावत २२३         |                            |                           |                |
|                   | <b>૨૨</b> ૭                | मेघातिथि २८, ३६,          |                |
| महाशाल जाबाल      | · · · · ·                  | < इ. <b>८७,</b> ९         |                |
| महाश्रोत्रिय      | દ્દપૂ                      |                           | ७७, १३९        |

महिदास (पेतरेय)६७, ७३,८३,

**=५,१२७,२२**६

मैकडानल क,३८,३८,३७,१३६,

१४७, १४९, १५०,

#### तीसरा परिशिष्ट

| १५५, १<br><b>१५६, १६०</b><br>मैक्स जूलर क, <b>४</b> १<br>८ <b>६,</b> ८७, | १३८, १३६, ।<br>, १४३, १५८,<br>, १४३, २४१<br>, २३६, २४१<br>, २६<br>, २२६<br>, १२०<br>, १२० | १२१, १५३,१६= याज्ञवल्कय प्रोक्त याज्ञिक काल याज्ञिकदेव याद्वप्रकाश ३६ यास्क १८, १५६ २३६ यास्क प्रणीत युग युधिष्ठिर | ****  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  **  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  **  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  **  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  **  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  **  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  **  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  **  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  **  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  ***  **  ***  ***  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  **  ** |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| यज्ञ की समृद्धि                                                          |                                                                                           |                                                                                                                    | ७३<br>१४५, <b>१४</b> ८, १५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| यंत्र के शस्त्र                                                          | <b>૨</b> १७                                                                               |                                                                                                                    | भ्वर ६४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| यज्ञकियाका व्य                                                           |                                                                                           |                                                                                                                    | (०६,१४५, १५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| यक्षिमया द्रष्टा                                                         |                                                                                           |                                                                                                                    | r ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| यज्ञक्रिया प्रधान                                                        |                                                                                           |                                                                                                                    | `<br><b>যু</b> ও                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| यज्ञगाथा                                                                 | ६७, ६८, १०=                                                                               | रघुनन्दन<br>राज्यीर                                                                                                | રહ<br>સ્લક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| यशदा                                                                     | Ã.                                                                                        | रघुवीरं<br>राज्या                                                                                                  | २५ <u>५</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>य</b> इसेन                                                            | Ę¥                                                                                        | रघूत्तम                                                                                                            | <b>\$</b> ññ<br>443                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| यञ्जस्वामी                                                               | , ३६                                                                                      | रङ्गरामानुज<br>रजस्वला                                                                                             | १८१, १६७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| यक्षोपबीत                                                                | <b>२३</b> २                                                                               | •                                                                                                                  | ۹۶۹, <b>۹</b> ۹۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| यम -                                                                     | <b>.</b>                                                                                  |                                                                                                                    | #6:<br>44.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| यशस्वी ं                                                                 | १२६                                                                                       |                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| याज्ञवल्क्य १                                                            | ०, १७, १२, ५४,                                                                            |                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 4.4                                                                      | , ક્રુર, ૭૨, ૭૪,                                                                          | रथन्तर                                                                                                             | <b>.9</b> 0.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| रहस्य १०, १०       | <b>०</b> , १ <b>०१</b> , १०२, |                         | ३२                           |
|--------------------|-------------------------------|-------------------------|------------------------------|
|                    | २२४                           | रुढि                    | १४६                          |
| राका               | १७                            | रूपकालंकार              | <b>१३</b> ६,१ <b>४</b> १,१४२ |
| राक्ष्स            | १८४                           | रूपवती युवति            | १=७                          |
| राघवेन्द्र         | ર્લ્ય                         | रेखागणित                | <b>२</b> १ <b>२</b>          |
| राजग <b>ग</b>      | ६५                            | रोगी                    | <b>१</b> =३,१8=              |
| राजनीति            | २१८                           | रोग के कीटाणु           |                              |
| राजन्य 🕟           | <b>૨</b> १પ્ર                 | रोथ                     | <b>૧૭,</b> ૧૫ <b>૩</b>       |
| र्राजदोखर          | ्दर, २५०                      | रौरुकी ब्राह्मण         | <b>३</b> २                   |
| राजसिंह वर्मा      | <b>ય</b> ફ                    | ₹                       | ठ                            |
| राजसूय 🐪           | ं २०२                         | लवण <sup>ः</sup>        | <b>२</b> ११                  |
| राजा               | २१८, २७६                      | लाल कपड़े               | <b>१</b> ७                   |
| राजेन्द्रहालमित्र  | १३, ४१, ४६,                   | लाल वर्णा               | સ્પ                          |
| . ૪૭, ⊏૬           | , २२५, २३०                    | लाहौर                   | <b>ર</b> ક્ષ્ટ્              |
| राज्याभिषेक        | Ę                             | <b>लिखित</b>            | १३०                          |
| रात्रियां≕पितर     | १८०                           | लिंडनर                  | 도, १३도                       |
| राम ( होसळाबीश     | :) ५ <b>१</b>                 | ळुषाकपि खार्गहि         | इ. ६३                        |
| राम अनन्तकृष्ण श   | ास्त्रो घ                     | <i>लैड-चेम्बर-वि</i> धि | ा <b>१३</b> =                |
| रामकाल             | <b>९१</b>                     | लोंक                    | <b>ર</b> ક્ષ                 |
| राम दाशर्थ         | 69                            | लोक भाषा                | · <b>&amp;</b> &             |
| रामनाथ             | ५०                            | लोकैषणा                 | <b>૨૨</b> ९                  |
| राममिश्र शास्त्री  | .१०१                          | लोह सम्बन्धी            | १६२                          |
| रामाग्निचिन्(रामार | 317/9/6 On                    | <b>लौकिक</b>            | १०७                          |
|                    |                               | लौकिक भाषा              | १०५, १६०                     |
| रामानुत्र          | 88                            | लौकिक व्या <b>कर</b> ण  | <b>१</b> ५<                  |
| रावण 🐪             | ९४                            | व                       |                              |
| रःद्र              | २२०                           | वंश २१,                 | ११०, २२७                     |
| राष्ट्ररूप महायज्ञ | १५७                           | वंशाविखयां              | ११०                          |
| रुद्र              | <i>१७०,१७७</i>                | वनस्पतियां              | રુપૂ                         |
| बद्रवस             | . इ१                          | वरतन्तु                 |                              |

| तीसरा परिशिष्ट ३०५          |                       |                        |                          |
|-----------------------------|-----------------------|------------------------|--------------------------|
| वररुचि                      | ⊏२, २५०               | वार वार की मृत्यु      | १७३                      |
| वराहकाय                     | પ્ર                   | वारं वार की मौत        |                          |
| वराहदेव                     | પૂર્                  | विक्रम                 | ೪೦                       |
| वराहदेवस्वामी,              | <b>પ્ર</b> ષ્ટ        | <b>विचि</b> त्रवीर्य   | G                        |
| वर्ण                        | રશ્યૂ                 | विचित्रव्याख्यान       | १३७                      |
| वर्ण परिवर्तन               | <b>૨</b> ૨१           | विज्ञान २०।            | ६,२०८,२२&                |
| वर्षा                       | २१०                   | विज्ञानभित्तु          | २५६                      |
| वषट्कार                     | १७२                   | विज्ञापनमाप्य          | 88                       |
| वसिष्ठ                      | १५३                   | विण्टरनिट्ज            | ক                        |
| वसिष्ठ आश्रम                | રક                    | वित्तेषणा <sup>ं</sup> | २२९                      |
| वसु                         | <i>१७७</i>            | विदग्ध शाकल्य          | <b>ঙ</b> হ               |
| वाकोवाक्य                   | १००                   | विद्या <b>र</b> ग्य    | <b>₽</b>                 |
| वाकोवाक्यग्रन्थ<br>वाचस्पति | 6.5                   | विद्यत्                | १३८, २ <b>०६</b>         |
| वाचस्पात<br>वाजपेय          | <b>ક&amp;</b><br>૨૦૨  | विधिवाद                | १३०                      |
| वाजसनेयक                    | ३४                    | विनशन                  | २१३                      |
| वाजसनेय याद्यवर             |                       | विनायक                 | ₹=                       |
| पांत्राचाच्य पास्पर         | પુછ, પુષ              | विनियोग                | १७०                      |
| वाडल एल० ए०                 | .u, .i                | विपाट्                 | રુષ્ઠ                    |
| वाणिज्य                     | _                     | विमलोदयमाला            | ₹9                       |
|                             | १५                    | विवाह                  | १९०                      |
| वाणी का छिद्र               | <b>१९३</b>            | विशेषण                 | १०६                      |
|                             | ९२, <u>६</u> =,११०    | विशेषणरूप              | ११३                      |
|                             | 4,११६,१२०             | विश्वनाथ महाचार्यः     | -                        |
| वाध्ळसुत्र                  | 38                    | विश्वरूप ६६,१०७,१      |                          |
| वानप्रस्थ                   | २२३                   |                        | 868                      |
| वामदेव                      | १ <b>६</b> ६          | विश्वामित्र            | ६ <b>=</b> , १ <b>६६</b> |
| वामन विष्णु                 | २००,२४३               | विश्वेश्वर             | ર&:                      |
| वामनशास्त्री                | <b>૪</b> ૨,૪ <b>૪</b> | विश्वेश्वर सरस्वती     | <b>२</b> =               |
| वायु                        | <b>१</b> ३⊏           | विष्णु                 | १५, २०६                  |
| वायुगण                      | ₹02.                  | विष्णुपुत्र            | 44                       |

|                                   | •                         |                              |                                    |
|-----------------------------------|---------------------------|------------------------------|------------------------------------|
| विष्वक्सेन                        | EE.                       | वैयासकि शुक                  | 61                                 |
| वीरसिंह वर्मा                     | <b>ક</b> દ, ક્રહ          | वैद्यायन ७०, ७१              |                                    |
| वृष्टि                            | २०६                       |                              | <b>८१. १२</b> ४                    |
| वैकटमाधव                          | ३२                        |                              | २१६, २२०                           |
| वेद                               | १७⊏                       | <b>बैश्वानर देवता</b>        | <b>१</b> ६७                        |
| वेद अपौरुषेयता                    | १२४                       | वैश्वासव्य                   | y.o                                |
| वेद्रामाण्यपरीक्षा                | <b>१</b> १⊏               | व्याकरण                      | ક્ક                                |
| वेदभक्त                           | <b>२</b> ३१               | व्याख्या <b>न</b> ग्रन्थ     | \$8                                |
| वेदवत्ता विद्वान्                 | १=४                       |                              | २४६, २५०                           |
| वेद व्याख्यान १०१,                | ₹ <b>०३</b> ,१ <b>१</b> ५ | ब्याधि                       | १८४                                |
| वेद्व्यास                         | ग                         | च्यालि<br>३८ ८३ ४            | <b>ફ</b> લ્ં૦<br>તારુ <b>૧</b> ૦ છ |
| _ '                               | <b>२२, ६</b> ६,           | व्यास ३८, ८३, ८              |                                    |
|                                   | , FS, 8R                  | व्यासकुगड                    | १५३, २३ <b>१</b><br>२ <b>४</b>     |
| वेदश्रुति                         | १०३                       | ज्यासङ्कर्<br>ज्यासतीर्थ     | રપૂપ                               |
| वेदाङ्गों के जानने वाले           | रे<br>र                   | ज्यास पाराशर्य               | 22                                 |
| ब्राह्मण                          | १७२                       |                              | <br> २३, १७⊑                       |
| वेदाभ्यासी                        | રૂપ, શ્ક્ય                | ब्याहात १<br>ब्युत्पत्ति     | १५ <b>६</b>                        |
| वेदार्थ                           | २६, १५३                   | · .                          |                                    |
| वेदार्थ की कुञ्जी                 | ११                        | वतचर्या                      | <b>સ્</b> રપુ                      |
| वेदार्थद्रष्टा ११६, १             | યુક્ષ, ૨૨૨                | न्नात्य<br>श                 | <b>શ્</b> યુ                       |
| वेदि                              | ₹00                       | रा<br>शकुन्तला               | <i>૬</i> ૭                         |
| वेबर क, ९, १०, <i>३</i>           | -                         | शक्ति                        | १५३                                |
| <b>શ્વ</b> ર્લ, શ્યુ <b>વ</b> , વ |                           | रांकरबा <b>ल</b> कृष्णदोक्षि |                                    |
| वैदिक                             | १०४                       | शंकरस्वामी म, १०,            |                                    |
| वैदिक ऋषि                         | śńs                       | <b>२१, ३०,</b>               |                                    |
| वैदिक पेतिह्य                     | ११, ११४                   |                              | .₹¥&,₹₹ <b>=</b>                   |
| वैदिक कोष                         | १३२                       | शंख                          | १३०                                |
| वैदिक वाङ्मय क,                   |                           | शतानीक                       | <b>દ્</b> યુ, ફ૭                   |
| वेदिक सूकों के कर्ता              | १३७                       | হান্ত্রয়                    | યમ, પ <b>ક</b><br>કઢ               |
| वेदेह <b>राज</b>                  | १५                        | शन्तनु                       | 40                                 |
| •                                 |                           | <u> </u>                     | ₩                                  |

A STATE OF THE PROPERTY OF THE

| शबर १                     | १६, १२४, १३०            | शौनक ⊏३, ⊏४, १२६          | , <b>२</b> २६, |
|---------------------------|-------------------------|---------------------------|----------------|
| शब्दप्रमाण                | ११=, १२०                | <b>२३२,२३६,२३≋,२</b> ५    | 1२,२६९         |
| शब्दविशेष                 | ११६                     | शौनक शाखा                 | 44             |
| <b>रा</b> ब्द्विशेषपरीक्ष | ग प्रकरण ११७,           | शीनक स्वैदायन             | 48             |
| _                         | ११≖                     | श्मशान                    | २२०            |
| शब्दार्थसम्बन्ध           | विद्या १४४              | श्यापर्ण                  | 338            |
| शाकला                     | २०३                     | श्यामायन                  | ওষ্            |
| शाकल्य गौ <b>रि</b> वी    | ति १६६                  | श्रमण                     | <b>२३</b> २    |
| शाखाएं                    | 20                      | श्रॉडर                    | २७             |
| शाख्यायन ब्राह्मप         | ग ३०,३२,७३              | श्राद्धकरूप-प्राचेतस      | £8             |
| शाख्यायनि                 | ==                      | श्रावणी                   | २०२            |
| शांडिल्य                  | १०, ११                  | श्रोकण्ठ                  | રૂ ર્          |
| शातपर्णेय धोर             | પૂ.હ                    | श्रीकृष्णलीला शुक्रमुनि   | ३६             |
| शामशास्त्री               | <b>૪</b> રૂ, ૪ <b>૪</b> | श्रीधर शास्त्री           | २ <b>२७</b>    |
| शास्त्रका र               | < <b>२</b> ,<३          | श्रीनगर                   | २७             |
| शिक्षा                    | 28                      | <b>भ्र</b> ीनिवासाचार्य   | १३             |
| शिखगडी याइसे              | न ६३                    | श्रीरंगपटम                | 40             |
| शिलक शालावत्य             | म । ५७, ५८              | श्रीरामचन्द्र             | yo             |
| शिव                       | રકહ                     | श्रुतसेन                  | <0             |
| शिवप्रसाद                 | ११२                     | श्रुति २=, २६, ४०, ७=,    | <b>હ</b> ર,    |
| <b>शिवयोगी</b>            | ३⊏                      | &&, १०१, ११२, <b>११</b> & | , १२०          |
| ग्रुक                     | ૭રૂ                     | श्रेष्ठतम कर्म            | १७५            |
| হ্যুন্ধ                   | <b>ર</b> ાક             | श्रेष्ठकर्म               | 289            |
| शूद्र १८                  | ७, २१५, २२●             | श्रौताग्नि                | २०३            |
| शूलपाणि                   | ३⊏                      | श्लोक ६७,९                | <b>3, 8</b> Ę, |
| शूलाङ्क                   | ३≖                      | श् <b>वा</b> स            | २१०            |
| दौलाली ब्राह्मण           | ३३                      | श्वेतकेतु (आरुणेय)७,५     | ક, પ્રદ        |
| <b>दौदारी</b>             | 99                      |                           | ¥0             |
| शोभाकर                    | ٤٥                      | श्वेतकेतु औदालिक          | १६⊏            |
| शौचेय प्राचीनयो           | ग्य ६०, ६१              | श्वेताश्वतर ब्राह्मण      | <b>₹</b> (9    |

| *                  |                             |                          | ,                           |
|--------------------|-----------------------------|--------------------------|-----------------------------|
| <b>q</b> .         | •                           | सन्ध्या                  | १७                          |
| षड्गुरुशिष्य १४,३  |                             | सभा .                    | १६०                         |
| २३६,२३⊏,२४         | १,२४४,२५३                   | सभाध्यक्ष                | <i>१५७</i>                  |
| षण्डिक औद्घारि     | ¥8,8¥                       | समयप्रकाश                | ર⊏                          |
| षष्टिपथ            | <b>દ</b> ,૧૦, <b>રૂ</b> પ   | समानप्रवक्ता             | १६३                         |
| षोडशी              | २०२                         | समाम्राय                 | १३२                         |
| स                  |                             | समुद्र                   | २०६                         |
| संवाद              | ५८,७६                       | सरस्वती                  | १५,२१३                      |
| संस्कार            | . ૨શ્પ                      | सर्पविद्या               | १२२                         |
| संस्कार ( ग्रन्थ ) | १००                         | सर्पदेवजनादि विद्या      | કર                          |
| सं <b>ग्रह</b>     | १०,२५०                      | सर्वनाम                  | १५=                         |
| संन्यास            | રશ્ક                        | सर्वमेध                  | २०३                         |
| संन्यासी           | 44                          | सर्वविद्यावित्           | 88                          |
| संयमी              | १९४                         | सस्वर ब्राह्मण           | १५                          |
| संयुक्त प्रान्त    | ्रश्                        | सद्यादि                  | ø                           |
| संवत्सर            | २०१                         | सात तन्तु                | २०१                         |
| सत्य               | <b>१</b> ८३,१ <b>६</b> ४    | सात पाकयश                | २०१                         |
| स्त्यकाम जाबाल     | પુલ્, <i>પુદ્દ, દ્વ</i> ષ્ટ | सात सोम संस्था           | २०१                         |
| सत्ययञ्च(पौळुषि)   | ६१,६५                       | सात हविर्यज्ञ            | २०१                         |
| सत्यवक्ता          | ક્ષ                         | सात्ययज्ञ                | १६=                         |
| सत्यवती शास्त्री   | ग                           | सान्तपन अग्नि            | <b>२१</b> ५                 |
| सत्यवत सामश्रमी    | ¥, <b>₹</b> ,2,₹७,          | सामपर्वे                 | २३                          |
|                    | १८,२०,१२८                   | सामान्य आयु              | <b>. 98</b>                 |
| सत्यश्रवाः         | ৩৩                          | साम्राज्य                | १२,१७२                      |
| सत्यश्रिय          | હ્ય                         | सायंसवन                  | રસ્ય                        |
| सत्यस्व रूप        | १५७                         | सायण २,२६,३१,३२          | ,3&,8१,82                   |
| सत्यहित            |                             | 83'88'81'8±'             | 38,40,41,                   |
| सन्धिकाल           | १≖४                         | =7,88,800,<br>80=, 838,8 | १८५,१०२,<br>१६२, <b>२२३</b> |
| सन्धिवेला          | १७                          | રેરફ,રેફે€, ક            | પ્યર, ચ્પ્રપ્               |

|                      | तीसरा परि                 | देश्य                        | 30\$                        |
|----------------------|---------------------------|------------------------------|-----------------------------|
| सायणानुयायी          | १४३                       | सेनाध्यक्ष                   | १५७                         |
| सारी आयु             | <b>१</b> =१ <b>,१=२</b> , | सैतव २४                      | •, <b>২৬</b> ৩, <b>২</b> ৪⊏ |
| सिंह <b>व</b> र्मा ' | 80                        | सोम                          | २२१                         |
| सिनीवाली             | १७                        | सोमयाग                       |                             |
| सीता                 | ড                         | सोमशुप्म(सात्यय              | क्षि) ५४,६१                 |
| सीरध्वज जनक          | . ৩৪                      | सौत्रामणि                    | २ <b>०२</b>                 |
| सुकन्या              | 8=8                       | सोदन्त जाति<br>सौम्यशक्ति    | <b>१</b> ४                  |
| सुख                  | १≡३                       |                              | <b>२१७</b>                  |
| सुखप्रदा             | ₹=                        | सौरजगत्<br>सौलभ ब्राह्मण     | १४०                         |
| सुखस्वरूप            | १५=                       | स्कन्द्वर्मा<br>स्कन्द्वर्मा | <b>રર</b><br>૪૭             |
| सुखविशेष             | <b>વ</b> શ્ક              | स्त्रो                       | <b>१</b> ८८,१९४             |
| सुखी गृहस्थ          | १=३,१=६                   |                              |                             |
| सुत्वा याश्चसेन      | ५८,६३                     | स्त्री हत्या<br>स्थानक       | <b>१</b> ९०<br>२८           |
| सुदक्षिण क्षेमि      | ६३                        | स्थूलशिरस्                   | ७३                          |
| सुनन्दी              | ९ ०                       | *                            | ,                           |
| सुब्रह्मएया ऋचा      | १६, १२६,२३१               | स्थूलाप्रजघना<br>- ०         | १≖६                         |
| सुमन्तु              | ૭,૭૨,૭३                   | स्फूर्ति                     | ११४,१२६                     |
| सुरगुरु              | ૨૪૭                       | स्मृति                       | 208,888                     |
| सुरा                 | <b>१६६,२१</b> ६           | स्वतः प्रकाशस्वर             | त्प ११६                     |
| सुवर्ण               | १≡२,१≡४                   | स्वयम्भु ब्रह्म              | <b>६६</b>                   |
| स्कद्रष्टा           | १५३                       | स्वर                         | १२८                         |
| सूत                  | १८८                       | स्वर ग्रन्थ                  | <b>१००</b>                  |
| स् त्रप्रन्थ         | કક                        | स्वरप्रक्रिया                | · <b>૪૭</b>                 |
| सूर्य                | ३=,१३=,२१०                | स्वरूपदास                    | २४⊏                         |
| _                    |                           | _                            |                             |

स्वर्ग

स्वर्गलोक

२१३

**२**१३,२**१४** 

१४३

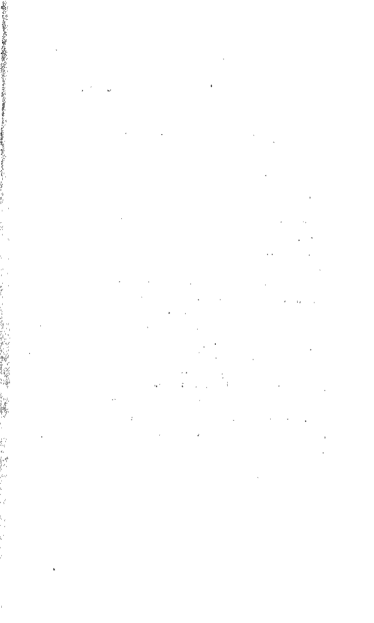
२१६

सृष्टिचक

सेना

| स्वास्थ्य नियम      | <b>=3</b> §  | हरिस्वामी १२, ३६,   | ४०, ४१,        |
|---------------------|--------------|---------------------|----------------|
| इ                   |              | ¥£,                 | ७२, १६६        |
| हंसराज              | ग            | हरिस्वामी पुत्र     | 8<             |
| हतपुत्रवसिष्ठ       | १६७          | हर्नेलि             | २०१            |
|                     | •            | हलायुध              | રક્ષર          |
| हत्यारा तालाब       | ર <b>१</b> १ | हाईन्रिश स्टोन्नर   | <b>१७, ४</b> ९ |
| हरचन्द्र विद्याभूषण | २३           | हारिद्रविक ब्राह्मण | 30             |
| हरदत्त मिश्र        | १२८          | हारिद्रुमत गौतम     | Ęķ             |
| <b>हरिद्र</b>       | - ও१         | हारीत स्मृति        | ₹E             |





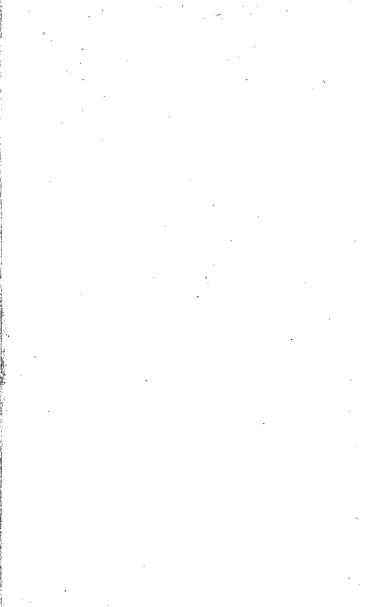
#### SOME OPINIONS ABOUT A PART OF THE BOOK.

I See at one glance how this Introdution (Chapters 6-8) is rich, substantially widely informed.

Sylvain Levy.

In his interesting introduction (Ch. 6-8 enlarged) Professor Bhagavaddatta contends stoutly-though, to the Western mind. not very convincingly-that the composition of the Brahmanas (which, in his view, once numbered several hundreds) began in the age of the primitive Creation and went on until their codification in the age of the Mahabharata, while at the same time he admits and effectually demonstrates that they are not Vedas. He maintains that the Nighantu and Nirukta are based upon them, and he directs a lively polemic against Professor Macdonell and other Western scholars who impute to them ignorance of the meaning of the Vedas. He has further some remarks on lost and unpublished Brahmanas and on corrupt readings in the published texts. Some of his views will win the assent of the west; others, notably those maintaining the extreme antiquity and surpassing wisdom of the Brahmanas probably will not.

L. D. Barnett.



kurt

CATALOGUED.

D.G.A. 80.
CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

# NEW DELHI Issue records

Call No. - 891.209/Bha - 8176

Author- Bhagavad Datta.

Title— Vaidik vangmya ka itihasa. Vol.2.

Borrower's Name Date of Issue Date of Return

"A book that is shut is but a block"

GOVT. OF INDIA
Department of Archeology

NEW DELHI.

Please help us to keep the book

B. B., 14B. N. betHI.